
 
 

Venerdì, 13.02.2026 
N. 0124 

Pubblicazione:  
 
EMBARGO 
FINO ALLE ORE 12.00 (ORA DI ROMA) 
DEL 13.02.2026 
 
Sommario: 
 
♢ Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026 
 

Messaggio del Santo Padre 
Traduzione in lingua francese 
Traduzione in lingua inglese 
Traduzione in lingua tedesca 
Traduzione in lingua spagnola 
Traduzione in lingua portoghese 
Traduzione in lingua polacca 
Traduzione in lingua araba 

 
Pubblichiamo di seguito il testo del Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 

2026 sul tema “Ascoltare e digiunare. La Quaresima come tempo di conversione”: 
 
Messaggio del Santo Padre 

Ascoltare e digiunare. 
La Quaresima come tempo di conversione 

 
Cari fratelli e sorelle! 

La Quaresima è il tempo in cui la Chiesa, con sollecitudine materna, ci invita a rimettere il 
mistero di Dio al centro della nostra vita, perché la nostra fede ritrovi slancio e il cuore non si disperda 
tra le inquietudini e le distrazioni di ogni giorno. 

Ogni cammino di conversione inizia quando ci lasciamo raggiungere dalla Parola e la 
accogliamo con docilità di spirito. Vi è un legame, dunque, tra il dono della Parola di Dio, lo spazio 
di ospitalità che le offriamo e la trasformazione che essa opera. Per questo, l’itinerario quaresimale 
diventa un’occasione propizia per prestare l’orecchio alla voce del Signore e rinnovare la decisione 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

2 

di seguire Cristo, percorrendo con Lui la via che sale a Gerusalemme, dove si compie il mistero della 
sua passione, morte e risurrezione. 
 
Ascoltare 

Quest’anno vorrei richiamare l’attenzione, in primo luogo, sull’importanza di dare spazio alla 
Parola attraverso l’ascolto, poiché la disponibilità ad ascoltare è il primo segno con cui si manifesta 
il desiderio di entrare in relazione con l’altro. 

Dio stesso, rivelandosi a Mosè dal roveto ardente, mostra che l’ascolto è un tratto distintivo 
del suo essere: «Ho osservato la miseria del mio popolo in Egitto e ho udito il suo grido» (Es 3,7). 
L’ascolto del grido dell’oppresso è l’inizio di una storia di liberazione, nella quale il Signore 
coinvolge anche Mosè, inviandolo ad aprire una via di salvezza ai suoi figli ridotti in schiavitù. 

È un Dio coinvolgente, che oggi raggiunge anche noi coi pensieri che fanno vibrare il suo 
cuore. Per questo, l’ascolto della Parola nella liturgia ci educa a un ascolto più vero della realtà: tra 
le molte voci che attraversano la nostra vita personale e sociale, le Sacre Scritture ci rendono capaci 
di riconoscere quella che sale dalla sofferenza e dall’ingiustizia, perché non resti senza risposta. 
Entrare in questa disposizione interiore di recettività significa lasciarsi istruire oggi da Dio ad 
ascoltare come Lui, fino a riconoscere che «la condizione dei poveri rappresenta un grido che, nella 
storia dell’umanità, interpella costantemente la nostra vita, le nostre società, i sistemi politici ed 
economici e, non da ultimo, anche la Chiesa».[1] 
 
Digiunare 

Se la Quaresima è tempo di ascolto, il digiuno costituisce una pratica concreta che dispone 
all’accoglienza della Parola di Dio. L’astensione dal cibo, infatti, è un esercizio ascetico antichissimo 
e insostituibile nel cammino di conversione. Proprio perché coinvolge il corpo, rende più evidente 
ciò di cui abbiamo “fame” e ciò che riteniamo essenziale per il nostro sostentamento. Serve quindi a 
discernere e ordinare gli “appetiti”, a mantenere vigile la fame e la sete di giustizia, sottraendola alla 
rassegnazione, istruendola perché si faccia preghiera e responsabilità verso il prossimo. 

Sant’Agostino, con finezza spirituale, lascia intravedere la tensione tra il tempo presente e il 
compimento futuro che attraversa questa custodia del cuore, quando osserva che: «Nel corso della 
vita terrena compete agli uomini aver fame e sete di giustizia, ma esserne appagati appartiene all’altra 
vita. Gli angeli si saziano di questo pane, di questo cibo. Gli uomini invece ne hanno fame, sono tutti 
protesi nel desiderio di esso. Questo protendersi nel desiderio dilata l’anima, ne aumenta la capacità».
[2] Il digiuno, compreso in questo senso, ci consente non soltanto di disciplinare il desiderio, di 
purificarlo e renderlo più libero, ma anche di espanderlo, in modo tale che si rivolga a Dio e si orienti 
ad agire nel bene. 

Tuttavia, affinché il digiuno conservi la sua verità evangelica e rifugga dalla tentazione di 
inorgoglire il cuore, dev’essere sempre vissuto nella fede e nell’umiltà. Esso domanda di restare 
radicato nella comunione con il Signore, perché «non digiuna veramente chi non sa nutrirsi della 
Parola di Dio».[3] In quanto segno visibile del nostro impegno interiore di sottrarci, con il sostegno 
della grazia, al peccato e al male, il digiuno deve includere anche altre forme di privazione volte a 
farci acquisire uno stile di vita più sobrio, poiché «solo l’austerità rende forte e autentica la vita 
cristiana».[4] 

Vorrei per questo invitarvi a una forma di astensione molto concreta e spesso poco apprezzata, 
cioè quella dalle parole che percuotono e feriscono il nostro prossimo. Cominciamo a disarmare il 
linguaggio, rinunciando alle parole taglienti, al giudizio immediato, al parlar male di chi è assente e 
non può difendersi, alle calunnie. Sforziamoci invece di imparare a misurare le parole e a coltivare la 
gentilezza: in famiglia, tra gli amici, nei luoghi di lavoro, nei social media, nei dibattiti politici, nei 
mezzi di comunicazione, nelle comunità cristiane. Allora tante parole di odio lasceranno il posto a 
parole di speranza e di pace. 
 
 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

3 

Insieme 
Infine, la Quaresima mette in evidenza la dimensione comunitaria dell’ascolto della Parola e 

della pratica del digiuno. Anche la Scrittura sottolinea questo aspetto in molti modi. Ad esempio, 
quando narra, nel libro di Neemia, che il popolo si radunò per ascoltare la lettura pubblica del libro 
della Legge e, praticando il digiuno, si dispose alla confessione di fede e all’adorazione, in modo da 
rinnovare l’alleanza con Dio (cfr Ne 9,1-3). 

Allo stesso modo, le nostre parrocchie, le famiglie, i gruppi ecclesiali e le comunità religiose 
sono chiamati a compiere in Quaresima un cammino condiviso, nel quale l’ascolto della Parola di 
Dio, come pure del grido dei poveri e della terra, diventi forma della vita comune e il digiuno sostenga 
un pentimento reale. In questo orizzonte, la conversione riguarda, oltre alla coscienza del singolo, 
anche lo stile delle relazioni, la qualità del dialogo, la capacità di lasciarsi interrogare dalla realtà e di 
riconoscere ciò che orienta davvero il desiderio, sia nelle nostre comunità ecclesiali, sia nell’umanità 
assetata di giustizia e riconciliazione. 

Carissimi, chiediamo la grazia di una Quaresima che renda più attento il nostro orecchio a Dio 
e agli ultimi. Chiediamo la forza di un digiuno che attraversi anche la lingua, perché diminuiscano le 
parole che feriscono e cresca lo spazio per la voce dell’altro. E impegniamoci affinché le nostre 
comunità diventino luoghi in cui il grido di chi soffre trovi accoglienza e l’ascolto generi cammini di 
liberazione, rendendoci più pronti e solerti nel contribuire a edificare la civiltà dell’amore. 

Di cuore benedico tutti voi e il vostro cammino quaresimale. 
 

Dal Vaticano, 5 febbraio 2026, memoria di Sant’Agata, vergine e martire. 
 

LEONE PP. XIV 
 
____________________ 
 

[1] Esort. ap. Dilexi te (4 ottobre 2025), 9. 
[2] S. Agostino, L’utilità del digiuno, 1, 1. 
[3] Benedetto XVI, Catechesi (9 marzo 2011). 
[4] S. Paolo VI, Catechesi (8 febbraio 1978). 
 
[00243-IT.01] [Testo originale: Italiano] 
 
Traduzione in lingua francese 

 
Écouter et jeûner. 

Le Carême comme temps de conversion 
 
Chers frères et sœurs ! 

Le Carême est le temps où l’Église, avec une sollicitude maternelle, nous invite à remettre le 
mystère de Dieu au centre de notre vie, afin que notre foi retrouve son élan et que notre cœur ne se 
disperse pas entre les inquiétudes et les distractions quotidiennes. 

Tout cheminement de conversion commence lorsque nous nous laissons rejoindre par la 
Parole et que nous l’accueillons avec docilité d’esprit. Il existe donc un lien entre le don de la Parole 
de Dieu, l’espace d’hospitalité que nous lui offrons et la transformation qu’elle opère. C’est pourquoi 
le cheminement du Carême devient une occasion propice pour prêter l’oreille à la voix du Seigneur 
et renouveler la décision de suivre le Christ, en parcourant avec Lui le chemin qui monte à Jérusalem 
où s’accomplit le mystère de sa passion, de sa mort et de sa résurrection. 
 
Écouter 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

4 

Cette année, je voudrais attirer l’attention, en premier lieu, sur l’importance de laisser place à 
la Parole à travers l’écoute, car la disposition à écouter est le premier signe par lequel se manifeste le 
désir d’entrer en relation avec l’autre. 

Dieu Lui-même, se révélant à Moïse depuis le buisson ardent, montre que l’écoute est un trait 
distinctif de son être : « J’ai vu la misère de mon peuple qui est en Égypte, et j’ai entendu ses cris » 
(Ex 3, 7). L’écoute du cri de l’opprimé est le début d’une histoire de libération dans laquelle le 
Seigneur implique également Moïse, en l’envoyant ouvrir une voie de salut à ses enfants réduits en 
esclavage. 

Un Dieu engageant nous rejoint aujourd’hui aussi avec des pensées qui font vibrer son cœur. 
Pour cela, l’écoute de la Parole dans la liturgie nous éduque à une écoute plus authentique de la réalité 
: parmi les nombreuses voix qui traversent notre vie personnelle et sociale, les Saintes Écritures nous 
rendent capables de reconnaître celle qui s’élève de la souffrance et de l’injustice, afin qu’elle ne reste 
pas sans réponse. Entrer dans cette disposition intérieure de réceptivité c’est se laisser instruire 
aujourd’hui par Dieu à écouter comme Lui, jusqu’à reconnaître que « la condition des pauvres est un 
cri qui, dans l’histoire de l’humanité, interpelle constamment notre vie, nos sociétés, nos systèmes 
politiques et économiques et, enfin et surtout, l’Église ».[1] 
 
Jeûner 

Si le Carême est un temps d’écoute, le jeûne constitue une pratique concrète qui dispose à 
l’accueil de la Parole de Dieu. L’abstinence de nourriture est, en effet, un exercice ascétique très 
ancien et irremplaçable dans le chemin de conversion. Précisément parce qu’il implique le corps, il 
rend plus évident ce dont nous avons “faim” et ce que nous considérons comme essentiel à notre 
subsistance. Il sert donc à discerner et à ordonner les “appétits”, à maintenir vigilant la faim et la soif 
de justice en les soustrayant à la résignation, en les éduquant pour qu’ils deviennent prière et 
responsabilité envers le prochain. 

Saint Augustin, avec finesse spirituelle, laisse entrevoir la tension entre le temps présent et 
l’accomplissement futur qui traverse cette garde du cœur, lorsqu’il observe que : « Au cours de la vie 
terrestre, il appartient aux hommes d’avoir faim et soif de justice, mais en être rassasiés appartient à 
l’autre vie. Les anges se rassasient de ce pain, de cette nourriture. Les hommes, en revanche, en ont 
faim, ils sont tous tendus vers le désir de celui-ci. Cette tension dans le désir dilate l’âme, augmente 
sa capacité ».[2] Le jeûne, compris dans ce sens, nous permet non seulement de discipliner le désir, de 
le purifier et de le rendre plus libre, mais aussi de l’élargir de manière à ce qu’il se tourne vers Dieu 
et s’oriente à accomplir le bien. 

Cependant, pour que le jeûne conserve sa vérité évangélique et échappe à la tentation 
d’enorgueillir le cœur, il doit toujours être vécu dans la foi et l’humilité. Cela exige de rester enraciné 
dans la communion avec le Seigneur parce que « personne ne jeûne vraiment s’il ne sait pas se nourrir 
de la Parole de Dieu ».[3] En tant que signe visible de notre engagement intérieur à nous soustraire, 
avec le soutien de la grâce, au péché et au mal, le jeûne doit également inclure d’autres formes de 
privation visant à nous faire acquérir un mode de vie plus sobre, car « c’est l’austérité seule qui rend 
authentique et forte notre vie chrétienne ».[4] 

Je voudrais donc vous inviter à une forme d’abstention très concrète et souvent peu appréciée, 
celle des paroles qui heurtent et blessent le prochain. Commençons par désarmer le langage en 
renonçant aux mots tranchants, aux jugements hâtifs, à médire de qui est absent et ne peut se défendre, 
aux calomnies. Efforçons-nous plutôt d’apprendre à mesurer nos paroles et à cultiver la gentillesse : 
au sein de la famille, entre amis, dans les lieux de travail, sur les réseaux sociaux, dans les débats 
politiques, dans les moyens de communication, dans les communautés chrétiennes. Alors, nombre de 
paroles de haine laisseront place à des paroles d’espoir et de paix. 

 
Ensemble 

Enfin, le Carême met en évidence la dimension communautaire de l’écoute de la Parole et de 
la pratique du jeûne. L’Écriture souligne également cet aspect de nombreuses façons. Par exemple, 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

5 

lorsqu’elle raconte, dans le livre de Néhémie, que le peuple se rassembla pour écouter la lecture 
publique du livre de la Loi et, pratiquant le jeûne, se disposa à la confession de foi et à l’adoration 
afin de renouveler l’alliance avec Dieu (cf. Ne 9, 1-3). 

De même, nos paroisses, les familles, les groupes ecclésiaux et les communautés religieuses 
sont appelés à accomplir pendant le Carême un cheminement commun dans lequel l’écoute de la 
Parole de Dieu, tout comme celle du cri des pauvres et de la terre, devienne une forme de vie commune 
et dans lequel le jeûne soutienne une authentique repentance. Dans cette perspective, la conversion 
concerne, outre la conscience de chacun, le style des relations, la qualité du dialogue, la capacité à se 
laisser interroger par la réalité et à reconnaître ce qui oriente véritablement le désir, tant dans nos 
communautés ecclésiales que dans l’humanité assoiffée de justice et de réconciliation. 

Biens aimés, demandons la grâce d’un Carême qui rende notre oreille plus attentive à Dieu et 
aux plus démunis. Demandons la force d’un jeûne qui passe aussi par la langue, afin que diminuent 
les paroles qui blessent et que grandisse l’espace pour la voix de l’autre. Et faisons en sorte que nos 
communautés deviennent des lieux où le cri de ceux qui souffrent soit accueilli et où l’écoute 
engendre des chemins de libération, nous rendant plus prompts et plus diligents à contribuer à 
l’édification de la civilisation de l’amour. 

Je vous bénis de tout cœur ainsi que votre cheminement de Carême. 
 

Du Vatican, le 5 février 2026, mémoire de sainte Agathe, vierge et martyre. 
 

LÉON PP. XIV 
 
________________ 
 

[1] Exhort. ap. Dilexi te (4 octobre 2025), 9. 
[2] Saint Augustin, L’utilité du jeûne, 1, 1. 
[3] Benoît XVI, Catéchèse (9 mars 2011). 
[4] Saint Paul VI, Catéchèse (8 février 1978). 
 
[00243-FR.01] [Texte original: Italien] 
 
Traduzione in lingua inglese 
 

Listening and Fasting: 
Lent as a Time of Conversion 

 
Dear brothers and sisters, 
         Lent is a time in which the Church, guided by a sense of maternal care, invites us to place 
the mystery of God back in the center of our lives, in order to find renewal in our faith and keep our 
hearts from being consumed by the anxieties and distractions of daily life. 
         Every path towards conversion begins by allowing the word of God to touch our hearts and 
welcoming it with a docile spirit.  There is a relationship between the word, our acceptance of it and 
the transformation it brings about.  For this reason, the Lenten journey is a welcome opportunity to 
heed the voice of the Lord and renew our commitment to following Christ, accompanying him on the 
road to Jerusalem, where the mystery of his passion, death and resurrection will be fulfilled. 
 
Listening 
         This year, I would first like to consider the importance of making room for the word through 
listening.  The willingness to listen is the first way we demonstrate our desire to enter into 
relationship with someone.  
         In revealing himself to Moses in the burning bush, God himself teaches us that listening is 
one of his defining characteristics: “I have observed the misery of my people who are in Egypt; I have 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

6 

heard their cry” (Ex 3:7).  Hearing the cry of the oppressed is the beginning of a story of liberation 
in which the Lord calls Moses, sending him to open a path of salvation for his children who have 
been reduced to slavery. 
         Our God is one who seeks to involve us.  Even today he shares with us what is in his heart.  
Because of this, listening to the word in the liturgy teaches us to listen to the truth of reality.  In the 
midst of the many voices present in our personal lives and in society, Sacred Scripture helps us to 
recognize and respond to the cry of those who are anguished and suffering.  In order to foster this 
inner openness to listening, we must allow God to teach us how to listen as he does.  We must 
recognize that “the condition of the poor is a cry that, throughout human history, constantly challenges 
our lives, societies, political and economic systems, and, not least, the Church.”[1] 
 
Fasting 
         If Lent is a time for listening, fasting is a concrete way to prepare ourselves to receive the 
word of God.  Abstaining from food is an ancient ascetic practice that is essential on the path of 
conversion.  Precisely because it involves the body, fasting makes it easier to recognize what we 
“hunger” for and what we deem necessary for our sustenance.  Moreover, it helps us to identify and 
order our “appetites,” keeping our hunger and thirst for justice alive and freeing us from complacency.  
Thus, it teaches us to pray and act responsibly towards our neighbor. 
         With spiritual insight, Saint Augustine helps us to understand the tension between the 
present moment and the future fulfilment that characterizes this custody of the heart.  He observes 
that: “In the course of earthly life, it is incumbent upon men and women to hunger and thirst for 
justice, but to be satisfied belongs to the next life.  Angels are satisfied with this bread, this food.  
The human race, on the other hand, hungers for it; we are all drawn to it in our desire.  This reaching 
out in desire expands the soul and increases its capacity.”[2]  Understood in this way, fasting not only 
permits us to govern our desire, purifying it and making it freer, but also to expand it, so that it is 
directed towards God and doing good. 
         However, in order to practice fasting in accordance with its evangelical character and avoid 
the temptation that leads to pride, it must be lived in faith and humility.  It must be grounded in 
communion with the Lord, because “those who are unable to nourish themselves with the word of 
God do not fast properly.”[3]  As a visible sign of our inner commitment to turn away from sin and 
evil with the help of grace, fasting must also include other forms of self-denial aimed at helping us to 
acquire a more sober lifestyle, since “austerity alone makes the Christian life strong and authentic.”
[4] 
         In this regard, I would like to invite you to a very practical and frequently unappreciated 
form of abstinence: that of refraining from words that offend and hurt our neighbor.  Let us begin by 
disarming our language, avoiding harsh words and rash judgement, refraining from slander and 
speaking ill of those who are not present and cannot defend themselves.  Instead, let us strive to 
measure our words and cultivate kindness and respect in our families, among our friends, at work, on 
social media, in political debates, in the media and in Christian communities.  In this way, words of 
hatred will give way to words of hope and peace. 
 
Together 
         Finally, Lent emphasizes the communal aspect of listening to the word and fasting.  The 
Bible itself underlines this dimension in multiple ways.  For example, the Book of Nehemiah 
recounts how the people gathered to listen to the public reading of the Law, preparing to profess their 
faith and worship through fasting, so as to renew the covenant with God (cf. 9:1-3). 
         Likewise, our parishes, families, ecclesial groups and religious communities are called to 
undertake a shared journey during Lent, in which listening to the word of God, as well as to the cry 
of the poor and of the earth, becomes part of our community life, and fasting a foundation for sincere 
repentance.  In this context, conversion refers not only to one’s conscience, but also to the quality of 
our relationships and dialogue.  It means allowing ourselves to be challenged by reality and 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

7 

recognizing what truly guides our desires — both within our ecclesial communities and as regards 
humanity’s thirst for justice and reconciliation. 
         Dear friends, let us ask for the grace of a Lent that leads us to greater attentiveness to God 
and to the least among us.  Let us ask for the strength that comes from the type of fasting that also 
extends to our use of language, so that hurtful words may diminish and give way to a greater space 
for the voice of others.  Let us strive to make our communities places where the cry of those who 
suffer finds welcome, and listening opens paths towards liberation, making us ready and eager to 
contribute to building a civilization of love. 
I impart my heartfelt blessing upon all of you and your Lenten journey. 
 
From the Vatican, 5 February 2026, Memorial of Saint Agatha, Virgin and Martyr 
 

LEO PP. XIV 
 
______________________ 
 
[1] Apostolic Exhortation Dilexi Te (4 October 2025), 9. 
[2] Augustine The Usefulness of Fasting, 1, 1. 
[3] Benedict XVI, Catechesis (9 March 2011). 
[4] Paul VI, Catechesis (8 February1978). 
 
[00243-EN.01] [Original text: Italian] 
 
Traduzione in lingua tedesca 
 

Zuhören und fasten. 
Die Fastenzeit als Zeit der Umkehr 

 
Liebe Brüder und Schwestern! 
       Die Fastenzeit ist die Zeit, in der die Kirche uns in mütterlicher Fürsorge einlädt, das 
Geheimnis Gottes wieder in den Mittelpunkt unseres Lebens zu stellen, damit unser Glaube neuen 
Schwung erhält und unser Herz sich nicht in den Sorgen und Ablenkungen des Alltags verliert. 
       Jeder Weg der Umkehr beginnt, wenn wir uns vom Wort Gottes erreichen lassen und es mit 
fügsamem Geist annehmen. Es besteht also ein Zusammenhang zwischen der Gabe des Wortes 
Gottes, dem Raum der Gastfreundschaft, den wir ihm bieten, und der Verwandlung, die es bewirkt. 
Aus diesem Grund wird der Weg der Fastenzeit zu einer günstigen Gelegenheit, auf die Stimme des 
Herrn zu hören und die Entscheidung zu erneuern, Christus zu nachzufolgen und mit ihm den Weg 
nach Jerusalem zu gehen, wo sich das Geheimnis seines Leidens, seines Todes und seiner 
Auferstehung erfüllt. 
Zuhören 
       In diesem Jahr möchte ich zunächst darauf aufmerksam machen, wie wichtig es ist, dem Wort 
durch das Zuhören Raum zu geben, denn die Bereitschaft zuzuhören ist das erste Anzeichen für den 
Wunsch, mit dem anderen in Beziehung zu treten. 
       Gott selbst zeigt, als er sich Mose aus dem brennenden Dornbusch offenbart, dass das Zuhören 
ein Wesenszug seines Seins ist: »Ich habe das Elend meines Volkes in Ägypten gesehen und ihre 
laute Klage über ihre Antreiber habe ich gehört« (Ex 3,7). Das Hören auf den Schrei der 
Unterdrückten ist der Beginn einer Geschichte der Befreiung, in die der Herr auch Mose einbezieht, 
indem er ihn aussendet, um seinen versklavten Kindern einen Weg des Heils zu eröffnen. 

Er ist ein Gott, der miteinbezieht und heute auch auf uns zukommt, mit den Gedanken, die 
sein Herz bewegen. Deshalb erzieht uns das Hören auf das Wort in der Liturgie zu einem 
aufmerksameren Hören auf die Wirklichkeit: Die Heilige Schrift befähigt uns, unter den vielen 
Stimmen, die unser persönliches und gesellschaftliches Leben durchziehen, jene Stimme zu erkennen, 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

8 

die aus Leid und Ungerechtigkeit hervorgeht, damit sie nicht unbeantwortet bleibt. Sich auf diese 
innere Haltung der Empfänglichkeit einzulassen bedeutet, sich heute von Gott anleiten zu lassen, so 
zu hören wie Er, bis wir erkennen: »Die Lebenssituation der Armen ist ein Schrei, der in der 
Geschichte der Menschheit unser eigenes Leben, unsere Gesellschaften, die politischen und 
wirtschaftlichen Systeme und nicht zuletzt auch die Kirche beständig hinterfragt«.[1] 
 
Fasten 

Wenn die Fastenzeit eine Zeit des Zuhörens ist, dann ist das Fasten eine konkrete Praxis, die 
uns für die Aufnahme des Wortes Gottes bereit macht. Der Verzicht auf Nahrung ist in der Tat eine 
sehr alte und unersetzliche asketische Übung auf dem Weg der Umkehr. Gerade weil sie den Körper 
miteinbezieht, lässt sie uns deutlicher das erkennen, wonach wir „hungern” und was wir für unsere 
Ernährung als wesentlich erachten. Sie dient also dazu, die „Appetite” zu unterscheiden und zu 
ordnen, den Hunger und Durst nach Gerechtigkeit wachzuhalten, ihn vor der Resignation zu 
bewahren und so zu lenken, dass er zum Gebet und zur Verantwortung für den Nächsten wird. 

Der heilige Augustinus lässt mit spiritueller Feinfühligkeit die Spannung zwischen der 
Gegenwart und der zukünftigen Erfüllung erkennen, die dieses Hüten des Herzens durchzieht, wenn 
er anmerkt: »Im Laufe des irdischen Lebens ist es Aufgabe der Menschen, nach Gerechtigkeit zu 
hungern und zu dürsten, aber davon gesättigt zu werden, gehört zum anderen Leben. Die Engel 
sättigen sich an diesem Brot, an dieser Speise. Die Menschen hingegen hungern danach, sie sehnen 
sich alle danach. Dieses Streben nach Sehnsucht erweitert die Seele, vergrößert ihre Fassungskraft«.
[2] In diesem Sinne verstanden, ermöglicht uns das Fasten nicht nur, das Verlangen zu disziplinieren, 
es zu reinigen und freier zu machen, sondern auch, es zu erweitern, so dass es sich an Gott wendet 
und sich darauf ausrichtet, Gutes zu tun. 

Damit das Fasten jedoch seine dem Evangelium entsprechende Wahrheit bewahrt und der 
Versuchung eines stolzen Herzens entgeht, muss es stets in Glaube und in Demut gelebt werden. Es 
erfordert, in der Gemeinschaft mit dem Herrn verwurzelt zu bleiben, denn »wer sich nicht mit dem 
Wort Gottes nährt, fastet nicht wirklich«.[3] Als sichtbares Zeichen unseres inneren Bemühens, uns 
mit Hilfe der Gnade von der Sünde und dem Bösem abzuwenden, muss das Fasten auch andere 
Formen der Entsagung umfassen, die uns zu einem einfacheren Lebensstil führen sollen, denn »nur 
die Askese macht das christliche Leben stark und authentisch«.[4] 

Ich möchte euch daher zu einer sehr konkreten und oft wenig geschätzten Form des Verzichts 
einladen, nämlich zum Verzicht auf Worte, die unsere Mitmenschen verletzen und kränken. Beginnen 
wir damit, unsere Sprache zu entwaffnen, indem wir auf scharfe Worte, voreilige Urteile, schlechtes 
Reden über Abwesende, die sich nicht verteidigen können, und Verleumdungen verzichten. Bemühen 
wir uns stattdessen, unsere Worte besser abzuwägen und Freundlichkeit zu pflegen: in der Familie, 
unter Freunden, am Arbeitsplatz, in den sozialen Medien, in politischen Debatten, in den Medien, in 
den christlichen Gemeinschaften. Dann werden viele Worte des Hasses Worten der Hoffnung und 
des Friedens weichen. 
 
Gemeinsam 

Schließlich hebt die Fastenzeit die gemeinschaftliche Dimension des Hörens auf das Wort 
Gottes und des Fastens hervor. Auch die Heilige Schrift betont diesen Aspekt auf vielfältige Weise. 
Zum Beispiel, wenn im Buch Nehemia erzählt wird, dass sich das Volk versammelte, um der 
öffentlichen Lesung des Buches der Weisung des Herrn zuzuhören, und sich durch Fasten auf das 
Bekenntnis des Glaubens und die Anbetung vorbereitete, um den Bund mit Gott zu erneuern (vgl. 
Neh 9,1-3). 

Ebenso sind unsere Pfarreien, Familien, kirchlichen Gruppen und Ordensgemeinschaften 
aufgerufen, in der Fastenzeit einen gemeinsamen Weg zu gehen, auf dem das Hören auf das Wort 
Gottes und auf den Schrei der Armen und der Erde zur Form des gemeinsamen Lebens wird und das 
Fasten echte Reue fördert. So gesehen betrifft die Umkehr nicht nur das Gewissen des Einzelnen, 
sondern auch den Stil der Beziehungen, die Qualität des Dialogs, die Fähigkeit, sich von der 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

9 

Wirklichkeit hinterfragen zu lassen und zu erkennen, was das Verlangen wirklich leitet, sowohl in 
unseren kirchlichen Gemeinschaften als auch in der nach Gerechtigkeit und Versöhnung dürstenden 
Menschheit. 

Liebe Brüder und Schwestern, bitten wir um die Gnade einer Fastenzeit, die unser Ohr 
aufmerksamer macht für Gott und die Geringsten. Bitten wir um die Kraft eines Fastens, das auch die 
Sprache betrifft, damit die Worte, die verletzen, weniger werden und der Stimme der anderen mehr 
Raum bleibt. Und bemühen wir uns, dass unsere Gemeinschaften zu Orten werden, wo der Schrei der 
Leidenden Gehör findet und das Zuhören Wege der Befreiung schafft, sodass wir bereit und eifrig 
am Aufbau der Zivilisation der Liebe mitwirken. 

Von Herzen segne ich euch und euren Weg in der Fastenzeit. 
 

Aus dem Vatikan, am 5. Februar 2026, dem Gedenktag der heiligen Jungfrau und Märtyrerin 
Agatha. 
 

LEO PP. XIV 
 
________________________ 
 
[1] Apostolische Exhortation Dilexi te (4. Oktober 2025), 9. 
[2] Hl. Augustinus, Vom Nutzen des Fastens, 1, 1. 
[3] Benedikt XVI., Katechese (9. März 2011). 
[4] HL. PAUL VI., Katechese (8. Februar 1978). 
 
[00243-DE.01] [Originalsprache: Italienisch] 
 
Traduzione in lingua spagnola 
 

Escuchar y ayunar. 
La Cuaresma como tiempo de conversión 

 
Queridos hermanos y hermanas: 

La Cuaresma es el tiempo en el que la Iglesia, con solicitud maternal, nos invita a poner de 
nuevo el misterio de Dios en el centro de nuestra vida, para que nuestra fe recobre su impulso y el 
corazón no se disperse entre las inquietudes y distracciones cotidianas. 

Todo camino de conversión comienza cuando nos dejamos alcanzar por la Palabra y la 
acogemos con docilidad de espíritu. Existe, por tanto, un vínculo entre el don de la Palabra de Dios, 
el espacio de hospitalidad que le ofrecemos y la transformación que ella realiza. Por eso, el itinerario 
cuaresmal se convierte en una ocasión propicia para escuchar la voz del Señor y renovar la decisión 
de seguir a Cristo, recorriendo con Él el camino que sube a Jerusalén, donde se cumple el misterio de 
su pasión, muerte y resurrección. 
 
Escuchar 

Este año me gustaría llamar la atención, en primer lugar, sobre la importancia de dar espacio 
a la Palabra a través de la escucha, ya que la disposición a escuchar es el primer signo con el que se 
manifiesta el deseo de entrar en relación con el otro. 

Dios mismo, al revelarse a Moisés desde la zarza ardiente, muestra que la escucha es un rasgo 
distintivo de su ser: «Yo he visto la opresión de mi pueblo, que está en Egipto, y he oído los gritos de 
dolor» (Ex 3,7). La escucha del clamor de los oprimidos es el comienzo de una historia de liberación, 
en la que el Señor involucra también a Moisés, enviándolo a abrir un camino de salvación para sus 
hijos reducidos a la esclavitud. 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

10 

Es un Dios que nos atrae, que hoy también nos conmueve con los pensamientos que hacen vibrar 
su corazón. Por eso, la escucha de la Palabra en la liturgia nos educa para una escucha más verdadera 
de la realidad. 

Entre las muchas voces que atraviesan nuestra vida personal y social, las Sagradas Escrituras 
nos hacen capaces de reconocer la voz que clama desde el sufrimiento y la injusticia, para que no 
quede sin respuesta. Entrar en esta disposición interior de receptividad significa dejarnos instruir hoy 
por Dios para escuchar como Él, hasta reconocer que «la condición de los pobres representa un grito 
que, en la historia de la humanidad, interpela constantemente nuestra vida, nuestras sociedades, los 
sistemas políticos y económicos, y especialmente a la Iglesia».[1] 
 
Ayunar 

Si la Cuaresma es tiempo de escucha, el ayuno constituye una práctica concreta que dispone 
a la acogida de la Palabra de Dios. La abstinencia de alimento, en efecto, es un ejercicio ascético 
antiquísimo e insustituible en el camino de la conversión. Precisamente porque implica al cuerpo, 
hace más evidente aquello de lo que tenemos “hambre” y lo que consideramos esencial para nuestro 
sustento. Sirve, por tanto, para discernir y ordenar los “apetitos”, para mantener despierta el hambre 
y la sed de justicia, sustrayéndola de la resignación, educarla para que se convierta en oración y 
responsabilidad hacia el prójimo. 

San Agustín, con sutileza espiritual, deja entrever la tensión entre el tiempo presente y la 
realización futura que atraviesa este cuidado del corazón, cuando observa que: «es propio de los 
hombres mortales tener hambre y sed de la justicia, así como estar repletos de la justicia es propio de 
la otra vida. De este pan, de este alimento, están repletos los ángeles; en cambio, los hombres, 
mientras tienen hambre, se ensanchan; mientras se ensanchan, son dilatados; mientras son dilatados, 
se hacen capaces; y, hechos capaces, en su momento serán repletos».[2] El ayuno, entendido en este 
sentido, nos permite no sólo disciplinar el deseo, purificarlo y hacerlo más libre, sino también 
expandirlo, de modo que se dirija a Dios y se oriente hacia el bien. 

Sin embargo, para que el ayuno conserve su verdad evangélica y evite la tentación de 
enorgullecer el corazón, debe vivirse siempre con fe y humildad. Exige permanecer arraigado en la 
comunión con el Señor, porque «no ayuna de verdad quien no sabe alimentarse de la Palabra de 
Dios».[3] En cuanto signo visible de nuestro compromiso interior de alejarnos, con la ayuda de la 
gracia, del pecado y del mal, el ayuno debe incluir también otras formas de privación destinadas a 
hacernos adquirir un estilo de vida más sobrio, ya que « sólo la austeridad hace fuerte y auténtica la 
vida cristiana».[4] 

Por eso, me gustaría invitarles a una forma de abstinencia muy concreta y a menudo poco 
apreciada, es decir, la de abstenerse de utilizar palabras que afectan y lastiman a nuestro prójimo. 
Empecemos a desarmar el lenguaje, renunciando a las palabras hirientes, al juicio inmediato, a hablar 
mal de quienes están ausentes y no pueden defenderse, a las calumnias. Esforcémonos, en cambio, 
por aprender a medir las palabras y a cultivar la amabilidad: en la familia, entre amigos, en el lugar 
de trabajo, en las redes sociales, en los debates políticos, en los medios de comunicación y en las 
comunidades cristianas. Entonces, muchas palabras de odio darán paso a palabras de esperanza y paz.  
 
Juntos 

Por último, la Cuaresma pone de relieve la dimensión comunitaria de la escucha de la Palabra 
y de la práctica del ayuno. También la Escritura subraya este aspecto de muchas maneras. Por 
ejemplo, cuando narra en el libro de Nehemías que el pueblo se reunió para escuchar la lectura pública 
del libro de la Ley y, practicando el ayuno, se dispuso a la confesión de fe y a la adoración, con el fin 
de renovar la alianza con Dios (cf. Ne 9,1-3). 

Del mismo modo, nuestras parroquias, familias, grupos eclesiales y comunidades religiosas 
están llamados a realizar en Cuaresma un camino compartido, en el que la escucha de la Palabra de 
Dios, así como del clamor de los pobres y de la tierra, se convierta en forma de vida común, y el 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

11 

ayuno sostenga un arrepentimiento real. En este horizonte, la conversión no sólo concierne a la 
conciencia del individuo, sino también al estilo de las relaciones, a la calidad del diálogo, a la 
capacidad de dejarse interpelar por la realidad y de reconocer lo que realmente orienta el deseo, tanto 
en nuestras comunidades eclesiales como en la humanidad sedienta de justicia y reconciliación. 

Queridos hermanos, pidamos la gracia de vivir una Cuaresma que haga más atento nuestro 
oído a Dios y a los más necesitados. Pidamos la fuerza de un ayuno que alcance también a la lengua, 
para que disminuyan las palabras que hieren y crezca el espacio para la voz de los demás. Y 
comprometámonos para que nuestras comunidades se conviertan en lugares donde el grito de los que 
sufren encuentre acogida y la escucha genere caminos de liberación, haciéndonos más dispuestos y 
diligentes para contribuir a edificar la civilización del amor. 

Los bendigo de corazón a todos ustedes, y a su camino cuaresmal. 
 

Vaticano, 5 de febrero de 2026, memoria de santa Águeda, virgen y mártir. 
 

LEÓN XIV PP. 
 
_____________________ 
 

[1] Exhort. ap. Dilexi te (4 octubre 2025), 9. 
[2] S. Agustín, La utilidad del ayuno, 1, 1. 
[3] Benedicto XVI, Catequesis (9 marzo 2011). 
[4] S. Pablo VI, Catequesis (8 febrero 1978). 
 
[00243-ES.01] [Texto original: Italiano] 
 
Traduzione in lingua portoghese 
 

Escutar e jejuar. 
Quaresma como tempo de conversão 

 
Queridos irmãos e irmãs! 

A Quaresma é o tempo em que a Igreja, com solicitude maternal, nos convida a recolocar o 
mistério de Deus no centro da nossa vida, para que a nossa fé ganhe novo impulso e o coração não se 
perca entre as inquietações e as distrações do quotidiano. 

Todo o caminho de conversão começa quando nos deixamos alcançar pela Palavra e a 
acolhemos com docilidade de espírito. Existe, portanto, um vínculo entre o dom da Palavra de Deus, 
a hospitalidade que lhe oferecemos e a transformação que ela realiza. Por isso, o itinerário quaresmal 
torna-se uma ocasião propícia para dar ouvidos à voz do Senhor e renovar a decisão de seguir Cristo, 
percorrendo com Ele o caminho que sobe a Jerusalém, onde se realiza o mistério da sua paixão, morte 
e ressurreição. 
 
Escutar 

Este ano gostaria de chamar a atenção, em primeiro lugar, para a importância de dar lugar à 
Palavra através da escuta, pois a disponibilidade para escutar é o primeiro sinal com que se manifesta 
o desejo de entrar em relação com o outro. 

O próprio Deus, revelando-se a Moisés na sarça ardente, mostra que a escuta é uma 
característica distintiva do seu ser: «Eu bem vi a opressão do meu povo que está no Egipto, e ouvi o 
seu clamor» (Ex 3, 7). Escutar o clamor dos oprimidos é o início de uma história de libertação, na 
qual o Senhor envolve também Moisés, enviando-o a abrir um caminho de salvação para os seus 
filhos reduzidos à escravidão. 

É um Deus que nos envolve e, hoje, também vem até nós com os pensamentos que fazem 
vibrar o seu coração. Por isso, escutar a Palavra na liturgia educa-nos para uma escuta mais verdadeira 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

12 

da realidade: entre as muitas vozes que passam pela nossa vida pessoal e social, as Sagradas Escrituras 
tornam-nos capazes de reconhecer aquela que surge do sofrimento e da injustiça, para que não fique 
sem resposta. Entrar nesta disposição interior de recetividade significa deixar-se instruir hoje por 
Deus para escutar como Ele, até reconhecer que «a condição dos pobres representa um grito que, na 
história da humanidade, interpela constantemente a nossa vida, as nossas sociedades, os sistemas 
políticos e económicos e, sobretudo, a Igreja».[1] 
 
Jejuar 

Se a Quaresma é um tempo de escuta, o jejum constitui uma prática concreta que nos predispõe 
a acolher a Palavra de Deus. Na verdade, a abstinência de alimentos é um exercício ascético muito 
antigo e insubstituível no caminho da conversão. Precisamente porque implica o corpo, torna mais 
evidente aquilo de que temos “fome” e o que consideramos essencial para o nosso sustento. Portanto, 
é útil para discernir e ordenar os “apetites”, para manter vigilante a fome e a sede de justiça, 
subtraindo-a à resignação e instruindo-a a fim de se tornar oração e responsabilidade para com o 
próximo. 

Com grande sensibilidade espiritual, Santo Agostinho deixa transparecer a tensão entre o 
tempo presente e a realização futura que atravessa esta salvaguarda do coração, quando observa que: 
«Ao longo da vida terrena, cabe aos homens ter fome e sede de justiça, mas ser saciados pertence à 
outra vida. Os anjos saciam-se deste pão, deste alimento. Os homens, pelo contrário, sentem fome 
dele, estão inclinados ao seu desejo. Esta inclinação ao desejo dilata a alma, aumentando a sua 
capacidade». [2] Compreendido neste sentido, o jejum permite-nos não só disciplinar o desejo, 
purificá-lo e torná-lo mais livre, mas também ampliá-lo, de tal modo que se volte para Deus e se 
oriente para agir no bem. 

No entanto, para que o jejum conserve a sua autenticidade evangélica e evite a tentação de 
envaidecer o coração, deve ser sempre vivido com fé e humildade. Ele exige um permanente enraizar-
se na comunhão com o Senhor, porque «não jejua verdadeiramente quem não sabe alimentar-se da 
Palavra de Deus».[3] Como sinal visível do nosso compromisso interior de, com o apoio da graça, nos 
afastarmos do pecado e do mal, o jejum deve incluir também outras formas de privação destinadas a 
fazer-nos assumir um estilo de vida mais sóbrio, pois «só a austeridade torna forte e autêntica a vida 
cristã».[4] 

Por isso, gostaria de vos convidar a uma forma de abstinência muito concreta e frequentemente 
pouco apreciada, ou seja, a abstinência de palavras que atingem e ferem o nosso próximo. Comecemos 
por desarmar a linguagem, renunciando às palavras mordazes, ao juízo temerário, ao falar mal de 
quem está ausente e não se pode defender, às calúnias. Em vez disso, esforcemo-nos por aprender a 
medir as palavras e a cultivar a gentileza: na família, entre amigos, nos locais de trabalho, nas redes 
sociais, nos debates políticos, nos meios de comunicação social, nas comunidades cristãs. Assim, 
muitas palavras de ódio darão lugar a palavras de esperança e paz. 
 
Juntos 

Por fim, a Quaresma realça a dimensão comunitária da escuta da Palavra e da prática do jejum. 
A Escritura sublinha também este aspeto de várias maneiras. Por exemplo, ao narrar no livro de 
Neemias que o povo se reuniu para escutar a leitura pública do livro da Lei e, praticando o jejum, se 
dispôs à confissão de fé e à adoração, a fim de renovar a aliança com Deus (cf. Ne 9, 1-3). 

Do mesmo modo, as nossas paróquias, famílias, grupos eclesiais e comunidades religiosas são 
chamadas a percorrer, durante a Quaresma, um caminho partilhado, no qual a escuta da Palavra de 
Deus, assim como do clamor dos pobres e da terra, se torne forma de vida comum e o jejum suporte 
um verdadeiro arrependimento. Neste contexto, a conversão diz respeito não só à consciência do 
indivíduo, mas também ao estilo das relações, à qualidade do diálogo, à capacidade de se deixar 
interpelar pela realidade e de reconhecer o que realmente orienta o desejo, tanto nas nossas 
comunidades eclesiais como na humanidade sedenta de justiça e reconciliação. 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

13 

Caríssimos, peçamos a graça de uma Quaresma que torne os nossos ouvidos mais atentos a 
Deus e aos últimos. Peçamos a força dum jejum que também passe pela língua, para que diminuam 
as palavras ofensivas e aumente o espaço dado à voz do outro. E comprometamo-nos a fazer das 
nossas comunidades lugares onde o clamor de quem sofre seja acolhido e a escuta abra caminhos de 
libertação, tornando-nos mais disponíveis e diligentes no contributo para construir a civilização do 
amor. 

De coração, abençoo todos vós e o vosso caminho quaresmal. 
 

Vaticano, na Memória de Santa Ágata, virgem e mártir, 5 de fevereiro de 2026 
 

LEÃO PP. XIV 
 

___________________ 
 

[1] Exort. ap. Dilexi te (4 de outubro de 2025), 9. 
[2] Santo Agostinho, A utilidade do jejum, 1, 1. 
[3] Bento XVI, Catequese (9 de março de 2011). 
[4] São Paulo VI, Catequese (8 de fevereiro de 1978). 
 
[00243-PO.01] [Texto original: Italiano] 
 
Traduzione in lingua polacca 
 

Escutar e jejuar. 
Quaresma como tempo de conversão 

 
Queridos irmãos e irmãs! 

A Quaresma é o tempo em que a Igreja, com solicitude maternal, nos convida a recolocar o 
mistério de Deus no centro da nossa vida, para que a nossa fé ganhe novo impulso e o coração não se 
perca entre as inquietações e as distrações do quotidiano. 

Todo o caminho de conversão começa quando nos deixamos alcançar pela Palavra e a 
acolhemos com docilidade de espírito. Existe, portanto, um vínculo entre o dom da Palavra de Deus, 
a hospitalidade que lhe oferecemos e a transformação que ela realiza. Por isso, o itinerário quaresmal 
torna-se uma ocasião propícia para dar ouvidos à voz do Senhor e renovar a decisão de seguir Cristo, 
percorrendo com Ele o caminho que sobe a Jerusalém, onde se realiza o mistério da sua paixão, morte 
e ressurreição. 
 
Escutar 

Este ano gostaria de chamar a atenção, em primeiro lugar, para a importância de dar lugar à 
Palavra através da escuta, pois a disponibilidade para escutar é o primeiro sinal com que se manifesta 
o desejo de entrar em relação com o outro. 

O próprio Deus, revelando-se a Moisés na sarça ardente, mostra que a escuta é uma 
característica distintiva do seu ser: «Eu bem vi a opressão do meu povo que está no Egipto, e ouvi o 
seu clamor» (Ex 3, 7). Escutar o clamor dos oprimidos é o início de uma história de libertação, na 
qual o Senhor envolve também Moisés, enviando-o a abrir um caminho de salvação para os seus 
filhos reduzidos à escravidão. 

É um Deus que nos envolve e, hoje, também vem até nós com os pensamentos que fazem 
vibrar o seu coração. Por isso, escutar a Palavra na liturgia educa-nos para uma escuta mais verdadeira 
da realidade: entre as muitas vozes que passam pela nossa vida pessoal e social, as Sagradas Escrituras 
tornam-nos capazes de reconhecer aquela que surge do sofrimento e da injustiça, para que não fique 
sem resposta. Entrar nesta disposição interior de recetividade significa deixar-se instruir hoje por 
Deus para escutar como Ele, até reconhecer que «a condição dos pobres representa um grito que, na 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

14 

história da humanidade, interpela constantemente a nossa vida, as nossas sociedades, os sistemas 
políticos e económicos e, sobretudo, a Igreja».[1] 
 
Jejuar 

Se a Quaresma é um tempo de escuta, o jejum constitui uma prática concreta que nos predispõe 
a acolher a Palavra de Deus. Na verdade, a abstinência de alimentos é um exercício ascético muito 
antigo e insubstituível no caminho da conversão. Precisamente porque implica o corpo, torna mais 
evidente aquilo de que temos “fome” e o que consideramos essencial para o nosso sustento. Portanto, 
é útil para discernir e ordenar os “apetites”, para manter vigilante a fome e a sede de justiça, 
subtraindo-a à resignação e instruindo-a a fim de se tornar oração e responsabilidade para com o 
próximo. 

Com grande sensibilidade espiritual, Santo Agostinho deixa transparecer a tensão entre o 
tempo presente e a realização futura que atravessa esta salvaguarda do coração, quando observa que: 
«Ao longo da vida terrena, cabe aos homens ter fome e sede de justiça, mas ser saciados pertence à 
outra vida. Os anjos saciam-se deste pão, deste alimento. Os homens, pelo contrário, sentem fome 
dele, estão inclinados ao seu desejo. Esta inclinação ao desejo dilata a alma, aumentando a sua 
capacidade». [2] Compreendido neste sentido, o jejum permite-nos não só disciplinar o desejo, 
purificá-lo e torná-lo mais livre, mas também ampliá-lo, de tal modo que se volte para Deus e se 
oriente para agir no bem. 

No entanto, para que o jejum conserve a sua autenticidade evangélica e evite a tentação de 
envaidecer o coração, deve ser sempre vivido com fé e humildade. Ele exige um permanente enraizar-
se na comunhão com o Senhor, porque «não jejua verdadeiramente quem não sabe alimentar-se da 
Palavra de Deus».[3] Como sinal visível do nosso compromisso interior de, com o apoio da graça, nos 
afastarmos do pecado e do mal, o jejum deve incluir também outras formas de privação destinadas a 
fazer-nos assumir um estilo de vida mais sóbrio, pois «só a austeridade torna forte e autêntica a vida 
cristã».[4] 

Por isso, gostaria de vos convidar a uma forma de abstinência muito concreta e frequentemente 
pouco apreciada, ou seja, a abstinência de palavras que atingem e ferem o nosso próximo. Comecemos 
por desarmar a linguagem, renunciando às palavras mordazes, ao juízo temerário, ao falar mal de 
quem está ausente e não se pode defender, às calúnias. Em vez disso, esforcemo-nos por aprender a 
medir as palavras e a cultivar a gentileza: na família, entre amigos, nos locais de trabalho, nas redes 
sociais, nos debates políticos, nos meios de comunicação social, nas comunidades cristãs. Assim, 
muitas palavras de ódio darão lugar a palavras de esperança e paz. 
 
Juntos 

Por fim, a Quaresma realça a dimensão comunitária da escuta da Palavra e da prática do jejum. 
A Escritura sublinha também este aspeto de várias maneiras. Por exemplo, ao narrar no livro de 
Neemias que o povo se reuniu para escutar a leitura pública do livro da Lei e, praticando o jejum, se 
dispôs à confissão de fé e à adoração, a fim de renovar a aliança com Deus (cf. Ne 9, 1-3). 

Do mesmo modo, as nossas paróquias, famílias, grupos eclesiais e comunidades religiosas são 
chamadas a percorrer, durante a Quaresma, um caminho partilhado, no qual a escuta da Palavra de 
Deus, assim como do clamor dos pobres e da terra, se torne forma de vida comum e o jejum suporte 
um verdadeiro arrependimento. Neste contexto, a conversão diz respeito não só à consciência do 
indivíduo, mas também ao estilo das relações, à qualidade do diálogo, à capacidade de se deixar 
interpelar pela realidade e de reconhecer o que realmente orienta o desejo, tanto nas nossas 
comunidades eclesiais como na humanidade sedenta de justiça e reconciliação. 

Caríssimos, peçamos a graça de uma Quaresma que torne os nossos ouvidos mais atentos a 
Deus e aos últimos. Peçamos a força dum jejum que também passe pela língua, para que diminuam 
as palavras ofensivas e aumente o espaço dado à voz do outro. E comprometamo-nos a fazer das 
nossas comunidades lugares onde o clamor de quem sofre seja acolhido e a escuta abra caminhos de 



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

15 

libertação, tornando-nos mais disponíveis e diligentes no contributo para construir a civilização do 
amor. 

De coração, abençoo todos vós e o vosso caminho quaresmal. 
 

Vaticano, na Memória de Santa Ágata, virgem e mártir, 5 de fevereiro de 2026 
 

LEÃO PP. XIV 
 
__________________________ 
 

[1] Exort. ap. Dilexi te (4 de outubro de 2025), 9. 
[2] Santo Agostinho, A utilidade do jejum, 1, 1. 
[3] Bento XVI, Catequese (9 de março de 2011). 
[4] São Paulo VI, Catequese (8 de fevereiro de 1978). 
 
[00243-PL.01] [Testo originale: Italiano] 
 
Traduzione in lingua araba 

 
 رشع عبارّلا نوُلا ابابلا ةسادق ةلاسر
 2026 يّنیعبرلأا نمزّلا ةبسانم يف

 موصّلاو ءاغصلإا
 ةبوّتلا نمز يّنیعبرلأا نمزّلا

 
 !ءازّعلأا تاوخلأاو ةوخلإا اھّیأ

 يكل ،انتایح زكرم يف الله رّس دیدج نم عضَن نأ ىلإ ،ةّیدلاولا اھتیانعب ،ةسینكلا انوعدت ھیف يذلا نمزّلا وھ يّنیعبرلأا نمزّلا
 .اھتایھلمو ةّیمویلا انتایح مومھ نیب انبلق عیضَی لاو ،ھعافدنا انُنامیإ دیعتسی

 اھلوبق رادقمو ،الله ةملك ةّیطع نیب طابر دجوی .ةعیدوٍ حورب اھلبقنو انیلإ غلبت نأب الله ةملكل حمسن امدنع أدبت ةبوت ةریسم لّك
 انرارق دّدجنف ،عوسی بّرّلا توص ىلإ ءاغصلإل ةمئلامً ةبسانم يّنیعبرلأا نمزّلا ةریسم ریصت اذھب .انیف ھثدحُت يذلا رُّیغّتلاو ،انلبق نم
 .تاوملأا نیب نم ھتمایقو ھتومو ھملاآ رّس مّت ثیح ،میلشروأ ىلإ دعاصّلا قیرطّلا يف ھعم ریسنو ،ھعابّتاب
 
 ءاغصلإا

 ةملاعلا يھ ءاغصلإل دادعتسلاا نّلأ ،ءاغصلإاب الله ةملكل لاجملا حاسفإ ةّیمّھأ ىلإ ،لاًوّأ ،هابتنلاا تفلُأ نأ ةنسّلا هذھّ دوأ
 .رخلآا عم ةقلاع يف لوخّدلا يف انتبغر نِّیَبُن اھب يتلا ىلولأا

 يذَّلا يبعْشََ ةَّلَذم تُیَأرَ دق يّنِإ" :ىلاعت ھیف ةزّیمم ةمس وھ ءاغصلإا نّأ نََّیَب ،ةلعتشملا ةقیّلعلا يف ىسومل رھظ يذلا ،ھسفن الله
 ،اضًیأ ىسوم ھیف الله كرشأ دقو ،ررّحت خیرات ةیادب وھ نیمولظملا خارص ىلإ ءاغصلإا .)7 ،3 جورخ( "ھخَارصُ تُعمِسَو ،رصْمِِب
 .ةّیدوبعلل نیعضاخلا ھئانبلأ صلاخلا قیرط حتفیل ھلسرأف

 انیِّبرت اّیجروتیللا يف الله ةملك ىلإ انءاغصإ نّإ ،اذھل .ھبلق لأمت يتلا راكفلأاب اضًیأ مویلا انیلإ غلبی وھو ،نیرخلآا كرشُیٌ ھلإ ھّنإ
 ىلع نیرداق انلعجت ةسّدقملا بتكلا ،ةّیعامتجلااو ةّیصخشّلا انتایح يف رُبعت يتلا ةریثكلا تاوصلأا نیب :عقاولا ىلإ قدصأ ءٍاغصإ ىلع
 ý حمسن نأ ينعی لوبقلل يّلخاّدلا دادعتسلاا اذھ يف لخدن نأ .باوج لاب ىقبی لا ىّتح ،ملظّلاو مللأا نم دعصی يذلا توصّلا فرعن نأ
ّلعی نأب مویلا  انتایح ةبطاخم نع فّكت لاو ،ةّیرشبلا خیرات ىلعّ دتمت ةخرص يھ ءارقفلا ةلاح" نّأ كردُن نأّ دح ىلإ ،ھلثم يغصن نأ انمِ
 .1"ارًخآ سیلو اضًیأ ةسینكلاو ،ةّیداصتقلااو ةّیسایسّلا ةمظنلأاو انتاعمتجمو
 
 موصّلا

 وھ ماعطّلا نع انعانتما ،عقاولا يف .الله ةملك لابقتسلا انئِّیھت ةّیلمع ةسرامم وھ موصّلاو ،ءاغصإ نمز وھ يّنیعبرلأا نمزّلا
 “نوعئاج” نحن ام حوضوب رھظُی ھّنإف ،دسجلا لمشی ھّنلأو .ةبوّتلا ةریسم يف ھنع ىنغ لاو ا#دج مٌیدق وھو ةّیدھز لامعأب مایقلل بیردت
 ىلإ انشطعو انعوج ىلع ظفاحنو ،اھمظّننل “اھیھتشن يتلا روملأا نیب” زّیمن نأ ىلع اًذإ اندعاسُی وھف .انئاقبل ا#یساسأ هربتعن امو ھیلإ
 .بیرقلا وحنً ةّیلوؤسموً ةلاص ریصت انتابغر لعجنو ،ملاستسلاا نع دعتبنف ،رّبلا

 
 .9 ،)2025 ربوتكأ/لوّلأا نیرشت 4( كَُتبَبحأَ دقل ،يّلوسرّلا داشرلإا 1



BOLLETTINO N. 0124 - 13.02.2026 
 
 

16 

 ىلع رھسّلا اذھ ىلع نمیھی يذلا لبقتسملا لامك نیبو رضاحلا نمزّلا نیب عازّنلا انل نُِّیَبُی ،يّحور قٍمعب ،سنیطسغأ سیّدقلا
 يف مّتی وھف عبشّلاو ءافتكلاا امّأ ،رّبلا ىلإ اوشطعیو اوعوجی نأ رشبلا ىلع بجّوتی ،ةّیضرلأا ةایحلا ةریسم يف" :لوقی امدنع ،انبلق
 يف قوّتلا اذھ .ھیلإ مھعیمج نوقوتیو ،ھیلإ نوعوجیف رشبلا امّأ .ماعطّلا اذھ نمو ،زبخلا اذھ نم نوعبشی ةكئلاملا .ىرخلأا ةایحلا
 لب ،ةّیرّح اھدیزنو اھرھّطنو انتبغر بّذھن نأب طقف انل حمسی لا ،ىنعملا اذھب موصّلل انمھف نّإ .2"اھتردق دیزیو سفّنلا عسّوی ةبغرّلا
 .ریخلا لمع ىلإ ھجّوتتو الله ىلإ رظنتف اضًیأ اھعسّون نأب انل حمسی

 نامیلإا يف امًئاد ھسرامن نأ بجی ،ءایربكلاب بلقلا ءلاتما ةبرجت بّنجتیو ةّیلیجنلإا ھتقیقح موصّلا ظفحی يكل ،كلذ عم
 موصی لا الله ةملك نم ىّذغتی نأ فرعی لا نم" نّلأ ،عوسی بّرّلا عم ةكرشّلاو ةدحوَلا يف ارًّذجتم ىقبی نأ بلطی وھف .عضاوّتلاو
 ىرخأ لاًاكشأ اضًیأ موصّلا لمشی نأ بجی ،الله ةمعن نوَعب ،رّشّلاو ةئیطخلا نع داعتبلااب يّلخاّدلا انمازتلا ىلع ةرھاظ ةملاعك .3"ا#قح
 .4"ةلیصأو ةّیوق ةّیحیسملا ةایحلا لعجی طقف فشّقّتلا" نّلأ ،ةعانقلا نم دیزم اھیف ةایح طمن بستكن انلعجت نأ ىلإ فدھت نامرحلا نم

 حرجیو ءيسی يذلا ملاكلا نع عانتملاا يھو ،ارًارم اھیلإ ھبتنن لا دقو ،ا#دج ةّیلمع عاطقنا ةقیرط ىلإ مكوعدأ نأّ دوأ ،كلذل
 ھنكمی لاو بئاغلا نع ئّیسّلا ملاكلا نعو ،رشابمُلاو عیرسّلا مكحلا نعو ّ،داحلا ملاكلا نع ىّلختنف ،انملاك نم حلاسّلا عزنب أدبنل .انَبیرق
 نكامأ يفو ،ءاقدصلأا نیبو ،ةلئاعلا يف :انیف فطللا يمّننو انملاك مظِّنن نأ مَّلعتنو دھتجنل ،كلذ لدب .ءارتفلاا نعو ،ھسفن نع عفادی نأ
 ةیھاركلا ملاك كرتیس كاّذإ .ةّیحیسملا تاعامجلا يفو ،لصاوّتلا لئاسو يفو ،ةّیسایسّلا تاشاقّنلا يفو ،ملاعلإا لئاسو يفو ،لمعلا
 .ملاسو ءاجر ملاكل لاجملا ریثكلا
 
 اًعم

 دعبلا اذھ اضًیأ دكّؤی سّدقملا باتكلا .موصّلا ةسراممو الله ةملك ىلإ ءاغصلإل يّعامجلا دعُبلا نُِّیَبُی يّنیعبرلأا نمزّلا ،ارًیخأ
 أّیھتو ،موصّلا سرامف ،ةّینلعلا ةعیرشّلا رفس ةءارق ىلإ يغصیل عمتجا بعشّلا نّأ ،ایمحن رفس يف ،ىورُی امدنع ،لاًثم .ىّتش قٍرطب
 .)3–1 ،9 ایمحن عجار( الله عم دھعلا دیدجت لجأ نم ،دوجسو نامیإب هایاطخب فرتعیل

ً ةریسم يّنیعبرلأا نمزّلا يف ریست نأ ىلإ ةوّعدم ةّینابھرّلا تاعامجلاو ،ةّیسنكلا تاعومجملاو ،انتلائاعو ،انایاعر ،كلذكو
 موصّلا نوكیو ،ةكرتشملا ةایحلا لاكشأ نم لاًكش ،ضرلأاو ءارقفلا ةخرص ىلإ كلذكو ،الله ةملك ىلإ ءاغصلإا اھیف ریصی ،ةكرتشم
 ةردقلاو ،راوحلا ةدوجو ،تاقلاعلا بولسأ اضًیأ لب ،بسحف ناسنلإا ریمض صّخت لا ةبوّتلا ،قفلأا اذھ يف .ةّیقیقح ةبوتل اًدنس اھیف

 ىلإ ىشطعلا ةّیرشبلا يف وأ ةّیسنكلا انتاعامج يف ءاوس ،ا#قح انتابغر ھجّوی يذلا ام فرعن نأ ىلعو ،انلئاسی نأب عقاولل حمسن نأ ىلع
 .ةحلاصملاو لدعلا

 مٍوصَ يف ةوّق بلطنلو .نیریخلأا ىلإو الله ىلإ ءًاغصإو اھًابتنا رثكأ انَناذآ لعجی يّنیعبرأ نمز ةمعن بلطنل ،ءازّعلأا اھّیأ
 اھیف دجی نكامأ ةّیسنكلا انتاعامج ریصت يكل دھتجنلو .رخلآا توص عامسل لاجملا عسّتیو حرجی يذلا ملاكلا لّقیف ،اضًیأ ناسللا لمشت

 .ةّبحملا ةراضح ءانب يف ةمھاسملل نیھِّبنتمو اًدادعتسا رثكأ انلعجیف ،ریرحت تاراسم ءاغصلإا اھیف دلِیو ،اًبیحرت نیمّلأتملا خارص
 .يّنیعبرلأا نمزّلا يف مكتریسم كرابأو ،يبلق لّك نم مككرابأ
 

 .ةدیھشّلا لوتبلا ،اتغَأ ةسیّدقلا راكذت ،2026 ماع نم ریاربف/طابش 5 موی ،ناكیتافلا ةرضاح نم
 

 رشع عبارّلا نوُلا
 

 
[00243-AR.01] [Testo originale: Italiano] 
 
[B0124-XX.01] 

 
 .1 ،1 ،موصّلا ةدئاف ،سنیطسغأ سیّدقلا 2
 .)2011 سرام/راذآ 9( ةمّاعلا ةلباقملا ءانثأ يّحیسملا میلعتّلا ،رشع سداسّلا ستكدنب 3
 .)1978 ریاربف/طابش 8( ةمّاعلا ةلباقملا ءانثأ يّحیسملا میلعتّلا ،سداسّلا سلوب 4


