
Congreso de vocaciones

“¿Para quién soy?”

Itinerario: Misión

Prof. Mª Consolación Isart Hernández

Universidad Católica de Valencia

1.- La pasión de evangelizar

Podríamos iniciar esta ponencia, en vez de con una afirmación, con una
pregunta; ¿por qué evangelizar? Y, si se hace ¿por qué hacerlo con pasión?

Proponerlo en este contexto es un tanto provocador porque todos los que
nos encontramos aquí es precisamente porque sabemos que la Iglesia tiene la
obligación de anunciar a Jesucristo a todos los pueblos: “Id al mundo entero y
proclamad el Evangelio”. Lo sabemos intelectualmente, pero ¿somos conscientes
de que cada uno de nosotros es misionero, que la evangelización es tarea también
nuestra?  Hace unos años se realizó una encuesta sobre el celo apostólico en un
país centroeuropeo. Un 72% de los católicos interrogados confesaron que nunca
habían intentado hablar a nadie de su fe; sólo un 28% afirmaban haberlo hecho y
–dato muy interesante- con un 17% de éxitos. En cambio, esa misma encuesta
hablaba del 59% de protestantes, con una proporción de victoria del 43%. 

¡Cuántas veces hemos escuchado a nuestro alrededor que hay muchos ca-
minos para llegar a Dios y que cada uno puede salvarse en su propia religión y
según su tradición! ¿No estaremos todos un poco contagiados por el relativismo
ambiental? 

Sin embargo, sigue siendo válido el discurso que Pedro sostuvo en los orí-
genes: «No hay salvación en ningún otro, pues bajo el cielo no se ha dado a los
hombres otro nombre por el que debamos salvarnos»1. Ahora bien, si sabemos
que el cristianismo no es una religión más2, que en Jesús de Nazaret no vemos al
hombre buscador de Dios, sino a Dios mismo hecho hombre que ha venido a bus-
carnos a cada uno3, ¿por qué no somos misioneros, por qué no lo damos a cono-
cer? Es verdad, la Iglesia tiene la obligación de anunciar a Jesucristo a todos los
pueblos, pero la Iglesia somos todos los bautizados. Solo será posible una nueva
evangelización cuando superemos nuestro pecado de omisión, cuando cada uno
de nosotros asumamos con responsabilidad la salvación de otros muchos.

“Id por todo el mundo y anunciad el Evangelio”. Quienes escucharon estas
palabras de Jesús, poco antes de subir al cielo, no fueron solo los apóstoles; tam-
bién allí estaba la Virgen, las mujeres que estuvieron junto a la cruz y otros mu-
chos discípulos, que acogieron con alegría el mandato del Señor. 

1 Hch 4, 12.

2 Cf. Dominus Iesus.

3 Cf. Conferencia Episcopal Española, Jesucristo, salvador del hombre y esperanza del mundo. CVII Asam-
blea Plenaria, 2016.

1



Un historiador de estos primeros siglos de la Iglesia describe así aquella
evangelización:  “la  actividad  misionera,  sin  mandato  particular,  por  el  solo
dinamismo de la fe bautismal,  brota habitualmente en las mismas filas de los
cristianos. Vemos que hay sacerdotes,  pero los laicos son la gran mayoría.  El
cristianismo es como una mancha de aceite,  se extiende por las  mallas  de la
familia,  del trabajo, de las relaciones. Es una predicación modesta,  que no se
hace bajo la luz de los focos, públicamente en plazas y mercados, sino sin ruido,
a  la  oreja,  por  medio  de  palabras  dichas  en  voz  baja,  al  amparo  del  hogar
doméstico. La regla general es la actuación individual, que está al alcance de
cualquiera”4.

José Luis Martín Descalzo contaba que, durante un cruento bombardeo
acaecido en una ciudad alemana durante la Segunda Guerra Mundial, resultó se-
riamente dañada la catedral del lugar. Afortunadamente, el templo se encontraba
vacío y no hubo pérdida de vidas humanas; sin embargo, una de las "víctimas"
fue el Cristo que presidía el altar mayor.

Al concluir la guerra, los habitantes del lugar reconstruyeron con heroica
paciencia parte por parte de la imagen, hasta que la dejaron totalmente restaura-
da, a excepción de los brazos, los cuales se destruyeron completamente.

Ante el dilema de retirar la imagen a la sacristía, o esperar a que le fabrica-
ran unos nuevos brazos, los fieles del templo decidieron volver a instalarla en su
lugar colocando una gran inscripción: "Desde ahora, Dios no tiene más brazos
que los nuestros". Efectivamente, depende de nosotros la nueva evangelización, a
la que la Iglesia nos convoca de continuo.

Y ¿por qué hacerlo con pasión?

Porque “no es lo mismo haber conocido a Jesús que no conocerlo, no es lo
mismo caminar con Él que caminar a tientas, no es lo mismo poder escucharlo
que ignorar su Palabra, no es lo mismo poder contemplarlo, adorarlo, descansar
en Él, que no poder hacerlo. No es lo mismo tratar de construir el mundo con su
Evangelio que hacerlo solo con la propia razón. Sabemos bien que la vida con Él
se vuelve mucho más plena y que con Él es más fácil encontrarle un sentido a
todo. Por eso evangelizamos”5. Y lo hacemos con pasión porque “la Iglesia crece
por atracción”6.

Así  fue  también  en  los  albores  del  cristianismo;  cada  nuevo  cristiano
transmitía, uno a uno, lo que había visto y oído, su experiencia personal con el
Dios  vivo  encontrado  en  la  Iglesia.  Bastaba  presentar  a  Cristo  con  toda  su
exigencia y radicalidad, para que el Evangelio resultara fascinante. El entusiasmo
de su fe contagiaba sin querer a unos y otros. Es sorprendente cómo gentes con
muy poca formación en su mayoría, pudieron llevar a los pies de Cristo todo el
mundo  conocido  en  la  Antigüedad.  ¿Se  necesitan  muchas  cualidades  para

4 A. Hamman, La vida cotidiana de los primeros cristianos, Madrid, 1985, pp. 75-77.

5 Evangelii gaudium, 266.

6 Benedicto XVI, Homilía en Aparecida (13.05.2007).

2



evangelizar,  muchos  argumentos  de  peso,  mucha  doctrina?  ¿O,  más  bien,  se
necesita  estar  firmemente  convencido  de  que  poseemos  un  tesoro  que  no  es
nuestro y que es preciso transmitir? 

Efectivamente, el apostolado no es un adorno, no es un hobby de unos
cuantos,  es  una  responsabilidad  ineludible.  Quizá  nos  asusta  la  palabra
responsabilidad, pero solo nos habla de madurez, de saber responder a lo que se
nos pide (en nuestra vida de fe, en el trabajo, en la familia, en los compromisos
diversos de cada uno). La persona responsable no permanece indiferente, cambia
el programa mezquino de sus planes personales porque comprende que ha de dar
gratis lo que ha recibido gratis. Cae en la cuenta de que también es culpa suya si
el mundo se va alejando de Dios. Es decir, los cristianos que vivimos en medio
del mundo somos los responsables de la cristianización de la cultura, la política,
la  industria,  el  arte,  los  medios  de  comunicación;  nadie  va  a  hacer  nuestro
trabajo. Ya san Juan Crisóstomo lanzaba un grito urgente: “¡cristiano, tendrás que
dar cuenta del mundo entero!”

¿Qué hizo la samaritana,  tras  su encuentro con Cristo?  Salió  corriendo
para darlo a conocer y consiguió que todos los del pueblo creyeran en Él ¡Pero si
eran samaritanos y no se hablaban con los judíos! ¡Si ella era una pecadora! Todo
podían ser  excusas  para  haberse  callado,  y,  sin  embargo,  con qué convicción
comunicaría esta mujer el encuentro con el Mesías, para ser capaz de arrastrar
hasta el Maestro a todos sus paisanos. 

Solo  una  fe  personal  es  misionera,  una  fe  vivida  hasta  sus  últimas
consecuencias, al estilo de aquellas primeras generaciones, en las que cada nuevo
bautizado sabía que se jugaba la vida al optar por Jesucristo. Los mártires nos
hablan siempre con su vida que evangelizar significa entregar la  propia vida;
muchas  veces  con  el  derramamiento  de  la  sangre,  otras  muchas  de  forma
incruenta,  pero no por ello menos dolorosa.  Quizá a muchos de nosotros nos
señalan con el dedo en el trabajo, nos ridiculizan, nos marginan ¿no es una nueva
forma de martirio en nuestros días? Soportar las burlas de los compañeros un día
y otro tampoco es nada sencillo. Nos han cambiado una granizada de balas por
una sonrisa burlona.

No  vivimos  tiempos  fáciles,  es  cierto,  pero  otros  pasados  no  fueron
mejores. “No digamos que hoy es más difícil; es distinto. Pero aprendamos de los
santos” (E. Gaudium, 263). Los lamentos suelen ser siempre una excusa para la
inactividad. 

¿Somos  conscientes  de  que  cada  uno  de  nosotros  puede  cambiar  el
mundo?  ¿Qué habría  sido  de  la  población  negra  que  llegaba  a  Cartagena  de
Indias sin Pedro Claver? ¿Qué, de los leprosos de Molokai sin el P. Damián?
¿Qué, de los moribundos de Calcuta sin la Madre Teresa? ¿O de los alumnos de
la Sorbona, sin Federico Ozanam7? Y así podríamos seguir incorporando cada
uno de nosotros muchos otros nombres.

7 Con otros 8 estudiantes universitarios de la Sorbona funda las Conferencias de San Vicente de Paúl (38
antes de la encíclica de León XII sobre la Doctrina Social de la Iglesia). Hoy son 700.000 miembros en
todo el mundo.

3



No comparto la visión fatalista del porvenir que nos presentan tantos ago-
reros. Es verdad que el futuro no puede adelantarse, pero sí prepararse. Al menos,
en gran parte depende de cada uno de nosotros el construir un futuro mejor que el
presente que vivimos y … que tanto criticamos. Porque lo preocupante no es que
haya una escasa práctica religiosa, sino que el catolicismo, tal y como lo viven
millones de españoles, ha perdido su mordiente evangélica y ha quedado reduci-
do a un conjunto de prácticas que no comprometen toda la vida. Nuestro verdade-
ro problema –aseguraba Vittorio Messori- no es ser minoritarios, sino haber lle-
gado a ser irrelevantes. La sal en las comidas es minoritaria, pero da sabor; la le-
vadura en la masa es minoritaria, pero la hace fermentar. A ello nos urgía san
Juan Pablo II, con su valentía habitual: “Si sois lo que debéis ser, si vivís el cris -
tianismo sin componendas, podréis incendiar el mundo”8. No es necesario nada
más y… nada menos. 

Algunos ejemplos concretos de estos últimos meses:

1.- ¿Qué actitud han tenido los jóvenes ante la DANA? Se nos dice que el
joven  posmoderno  de  hoy  se  siente  como  un  individuo  lanzado  al  azar,  sin
identidad,  sin  herencia,  encerrado  en  sí  mismo.  Sin  embargo,  si  se  le  da  la
posibilidad de formar parte de una gran aventura, saca el héroe que todos llevan
dentro. Los hemos visto comprometidos durante varias semanas quitando barro
de los pueblos de Valencia más afectados por las inundaciones. ¿Cuántos héroes
duermen en los corazones de muchos jóvenes porque nadie les ha brindado la
oportunidad de serlo? “Qué buen vasallo, si hubiese buen señor”, decían del Cid
sus coetáneos.

Es una realidad que nos llena de esperanza.

2.- Elena es una alumna de máster en la UPV y un verdadero apóstol entre
sus compañeros. Como, además, se ha tomado muy en serio su carrera, tiene un
expediente extraordinario y le piden que sea ella quien dirija el discurso final en
la  graduación.  A lo  largo  del  curso,  se  había  dado  cuenta  de  que  en  esa
universidad  todos  eran  muy  competitivos  y  solo  pensaban  en  unas  salidas
laborales  económicamente  potentes…  Ella  quería  transmitir  un  mensaje
diferente,  pero  sin  que  le  censuraran  el  discurso  (tenía  que  revisarlo  el
coordinador del máster). Pensó que, aunque solo hiciera bien a uno de los que
escuchaban, que habría merecido la pena, así es que quiso terminar con la cita de
san Mateo: “¿De qué le sirve al hombre ganar todo el mundo si pierde su alma?”.

En el aperitivo se acercó uno de los profesores a darle las gracias, porque
su  última  frase  le  había  impresionado  mucho  y  se  la  llevaba  para  meditarla
despacio...

Con  cuánta  razón  comentaba  el  Papa  que  “el  desafío  actual  “consiste
frecuentemente no tanto en bautizar a los nuevos convertidos, sino en guiar a los
bautizados a convertirse a Cristo y a su Evangelio...  llevar el Evangelio de la
esperanza a los alejados de la fe o que se han apartado de la práctica cristiana”
(Ecclesia in Europa, 47). 

8 San Juan Pablo II en el Jubileo del Apostolado de los laicos (26.11.2000).

4



Otra joven se encuentra realizando su Doctorado en un laboratorio. Sus
compañeros no creen o están muy alejados de la práctica religiosa. Ella la vive
con total naturalidad y alegría y en Navidad quiso dar un testimonio más valiente
de ella. Hizo un Belén con material reciclado (tuberías y cables…) y lo puso en el
pasillo, a la entrada de su laboratorio, donde todos lo vieran. Nadie hizo ningún
comentario, pero un compañero -de los que se dicen ateos- le hizo una foto y se
lo puso en el perfil de su WhatsApp. ¿Se imaginan? ¿Recuerdan la estadística
que decíamos al comienzo de la intervención? 

Y es  que,  en  cierto  sentido,  hoy  es  más  fácil  que  años  atrás  porque
nuestros jóvenes no tienen prejuicios, apenas saben nada de la fe que recibieron
de  niños,  pero  que  nunca  han  vivido;  basta  el  ejemplo  coherente  de  un
compañero, que vive con alegría y radicalidad su vocación bautismal, para que se
despierte en los que se encuentran al lado una pequeña llama de esperanza.

3.- ¿Y los que ni siquiera han oído hablar del cristianismo? No solo entre
los bautizados,  también entre los que viven en los desiertos del  ateísmo, hoy
como siempre, sigue siendo válida la frase agustiniana: “inquieto está nuestro
corazón hasta que descanse en ti”. En la Evangelli gaudium, el Papa Francisco es
contundente: “el hombre del siglo XXI tiene tanta sed de Dios como el de hace
XXV siglos. En el desierto se vuelve a descubrir el valor de lo que es esencial
para vivir […]; estamos llamados a ser personas cántaros para dar de beber a los
demás”9. 

Lucy Lu es una muchacha china educada en el materialismo; con todo, en
la adolescencia empezó a preguntarse por el sentido de la vida y de la muerte y si
no existía un Dios verdadero. Sus padres, del Partido Comunista chino, le decían
que  no  se  hiciera  preguntas  inútiles,  que  la  religión  solo  era  para  personas
ignorantes. Al llegar a la edad universitaria, pidió estudiar en una universidad de
New York y allí  se matriculó en algunas asignaturas de Humanidades, porque
seguía  con  muchas  inquietudes.  La  de  Historia  la  impartía  un  profesor,  que
hablaba con naturalidad de su fe católica (acababa de convertirse) … “¿Cómo
puede ser tan buen profesor siendo católico?”, se preguntaba con intriga. Muchos
días acudía a su despacho para preguntarle dudas de historia, pero sobre todo, de
fe;  acabó  conociendo  a  su  familia,  acompañándoles  a  la  parroquia  y
comprobando lo felices que eran viviendo con coherencia su fe… Se dio cuenta
de que en el cristianismo todo tenía sentido: el pecado y la redención.  

Cuando  aprendió  a  hacer  oración,  su  vida  cambió…  Habló  con  un
sacerdote,  se  preparó  para  el  bautismo,  descubrió  su  vocación  a  la  vida
consagrada en medio del mundo y ahora solo vive para contagiar a otros, como
profesora de universidad, la felicidad que ella ha encontrado en la Iglesia…

Si  los  hombres  conocieran  lo  “sano”  que  es  el  Evangelio  y  cómo
humaniza todo lo que toca, muchos más se apuntarían a seguir a Jesucristo, que
hace tan felices a los que empiezan una nueva vida a su lado. Hemos encontrado
lo que buscamos y no podemos guardarlo.

9 Evangelii gaudium, 86.

5



2.- El evangelizador

Es decir, tú y yo. Porque a nadie le es lícito permanecer ocioso10. Se dice
que  el  hombre  se  mide  siempre  ante  las  dificultades;  por  ello,  tenemos  que
conseguir  que  los  obstáculos  sean  trampolines  para  saltar  más  arriba.
Necesitamos el coraje de una presencia visible e incisiva en la sociedad, el coraje
de ser  “signos de contradicción” en medio del  mundo,  sin  que el  miedo nos
traicione. Ese miedo que califica de imposible la salvación del mundo. Séneca
aseguraba  que  las  cosas  no  son  difíciles,  se  hacen  difíciles  porque  no  nos
atrevemos. Pero atreverse sigue siendo la mejor manera de alcanzar el éxito. Es
maravilloso el número de cosas imposibles que la gente decidida logra realizar11. 

Se sabe instrumento. Es decir, el protagonista no somos nosotros, sino
Dios. Tal vez la primera condición de todo evangelizador es reconocerse en las
palabras con que se presentó Benedicto XVI, al ser elegido Papa: "un simple y
humilde trabajador de la viña del Señor", que confiaba en el Señor, pues Él "sabe
trabajar y actuar incluso con instrumentos insuficientes". Seguramente muchos
de ustedes recordarán aquellas impresionantes palabras con las que el Pontífice
-el gran teólogo, que tanto y tan bien se había desgastado por la Iglesia- se dirigía
por primera vez a los fieles de todo el mundo. 

En efecto, san Agustín, en su preciosa obrita De Magistri explica que las
palabras exteriores de los maestros invitan a la reflexión interior del discípulo,
pero  que  la  enseñanza  interior  es  solo  del  Maestro:  “No  os  dejéis  llamar
maestros,  pues  uno  solo  es  vuestro  Maestro…”  (Mt  23,10).  Como
evangelizadores, no podemos dejar de dar nuestras palabras, pero sabiendo que el
Evangelizador por antonomasia es siempre al Maestro interior, nosotros somos
solo humildes trabajadores en la viña del Señor. 

Vive con coherencia su fe=santidad. 

Así nos lo pide también hoy el Papa Francisco: “el testimonio de una vida
cristiana conlleva un camino de santidad, basado en el Bautismo […] es decir,
los destinatarios de la evangelización no son solo los otros, sino también yo, que
cada día debo convertirme12. Conversión diaria que es sinónimo de aspiración a la
santidad, sinónimo de no pactar con la mediocridad, con perder de vista el amor
primero que el ángel del Apocalipsis censuraba a las iglesias.  Solo así somos
creíbles, pues, aún en medio de nuestras muchas limitaciones, procuramos vivir
con coherencia nuestra fe, sin llevar una doble vida, sin hacer compatibles los
criterios del mundo con el Evangelio, es decir, huyendo de esa mundanidad, de la
que tanto nos habla el Papa. “El lenguaje que la gente joven entiende es el de

10 Cf. Cristifideles laici, n. 3.

11 Cf. Morales, T., S.I. (20115ª). Forja de hombres. Madrid: BAC, 145.

12 Cf. Cat. Papa Francisco sobre la Pasión de evangelizar.

6



aquellos que dan la vida,  el de quien está allí  por ellos y para ellos,  y el  de
quienes, a pesar de sus límites... tratan de vivir su fe con coherencia”13. 

“En el posconcilio que siguió a Trento hicieron posible la auténtica
renovación de la Iglesia los santos que primero se reformaron a sí mismos y así
pudieron influir luego en los demás (Ignacio, Teresa, Juan de la Cruz, Carlos
Borromeo…).  Rescataron  para  el  Evangelio  la  sociedad  neopagana  del
Renacimiento”14.

No podemos olvidar que el verdadero evangelizador enseña con lo que
dice,  pero,  sobre  todo,  con  lo  que  es.   Evangelizar,  en  definitiva,  es  vivir
escuchando a Dios y dándolo a los demás. Nada más, pero también nada menos. 

Porque se exige, exige sin miedo.  Porque se exige a sí mismo, puede
exigir a los demás. Exigencia amorosa, desde luego, pero exigencia. ¿Por qué?

“Al joven si se le pide poco, no da nada; si se le pide mucho, lo da todo”
(Timón David, en Forja de hombres, 29). ¡Es una verdad constatada tantas veces
por la experiencia! 

Conscientes de que todos los hombres buscan a Dios, aun sin darse cuenta
e  incluso  por  caminos  equivocados  tantas  veces,  debemos  atrevernos  a
propuestas audaces, porque los jóvenes no responden no porque sean malos, sino
porque  nadie  les  ha  propuesto  algo  suficientemente  atractivo:  “la  juventud,
sedienta de autenticidad, … harta de palabrería hueca, está deseando encontrar un
ideal…  no  la  defraudemos.  No  tengamos  miedo.  Pidámosle  heroísmo.  Está
deseando que se le exija… descubriremos héroes, si les brindamos la oportunidad
de serlo”15. 

Si solo ofrecemos ratos de oración cortitos, para que los jóvenes “no se
aburran”, un voluntariado que no les quite mucho tiempo, o incluso unas semanas
en el Tercer Mundo, sin proponerles una entrega de por vida al Evangelio, por
ejemplo…, con eso no vamos a atraer a nadie. O se atraerá a algunos, pero no a
una vida misionera comprometida y los jóvenes acabarán pensando que, para ser
buenas personas, no necesitan a la Iglesia. Cristo no nos invita a hacer bonitas
experiencias,  sino  a  entregar  la  vida,  dejando incluso  padre,  madre,  tierras  y
lengua.

Si  queremos  reevangelizar  España,  es  evidente  que  no  podemos
contentarnos  con  hacer  de  los  jóvenes  “buenos  cristianos”  o  “buenos
ciudadanos”;  ¿por  qué  no  procuramos  forjar  apóstoles  que  se  entreguen  a  la
salvación de sus  compañeros? Este sí  es  un ideal  por  el  que merece la pena
dejarlo todo.

Un  ejemplo:  María  se  educa  en  un  Movimiento,  donde  le  piden  esta
exigencia amorosa. En el piso, que compartía con otros estudiantes, se alojaba
otro ingeniero,  que hacía el  mismo máster que ella.  Se dieron cuenta de que

13 Christus vivit, 211.

14 Cf. T. Morales, Laicos en marcha, 134.

15 Id., 304.

7



tenían muchas cosas en común y pensaron en iniciar un noviazgo, para conocerse
mejor. ¿La primera condición que puso ella? “No podemos vivir en el mismo
piso, tienes que buscar otro alojamiento…” El chico no entendió nada, pero lo
aceptó.

Poco después, él quería hacerle un regalo de cumpleaños; ella le dijo que
no quería nada, pero se quedó pensativa y se atrevió a decirle lo que sí le haría
mucha ilusión -siempre que él quisiera, no porque a ella le gustara: “¿Querrías
confesarte? Eso sí sería un buen regalo para mí”. Él no se confesaba desde la
confirmación y le  dijo que tenía que pensarlo muy bien.  A los pocos días se
confesó con el  párroco y, al  acabar,  este le  dijo que le diera las  gracias a la
persona que le había invitado a volver a Dios. Desde entonces muchos días va él
solo a Misa entre semana y está feliz. Ahora ya lo ha encajado todo. Elena es la
madre que quiere para sus hijos. La relación ha cobrado pleno sentido. 

¿Es  fácil  actuar  así?  No,  y  menos  hoy,  pero,  si  uno  vive  su  fe  con
coherencia, es lógico actuar así. Solo así la fe empezará a impregnar el mundo
del trabajo, de la diversión, de la familia.

Es verdad que ya “son muchos los que se van dando cuenta de que el
único  camino  para  frenar  la  paganización  creciente  de  las  masas  es  la
movilización  en amplitud y profundidad de los  seglares  bautizados.  Hay que
imprimir  es  ellos  tensión  misionera.  Es  necesario  hacerles  vivir  su  fe
bautismal“16. El papel meramente pasivo que durante tantos años han asumido los
seglares en la vida de la  Iglesia ha tenido consecuencias funestas.  Los laicos
deben ocupar su puesto, que no es el del sacerdote, desde luego; el lugar que les
corresponde  por  antonomasia  es  la  santificación  de  todas  las  realidades
temporales,  se trata de vivir  en el  mundo,  pero santificándolo,  llenándolo del
buen olor de Cristo. 

Es, como nos pide el Santo Padre,  “una forma de predicación que nos
compete  a  todos  como tarea  cotidiana.  Se  trata  de  llevar  el  Evangelio  a  las
personas que cada uno trata, tanto a los más cercanos como a los desconocidos.
Es la predicación informal… en la calle, en la plaza, en un camino”17.

3.- A tener en cuenta 

El  evangelizador  se  dirige  de  forma  preferente  a  los  jóvenes,  no  solo
porque ellos formarán la siguiente generación, sino sobre todo porque, con su
capacidad de entrega y de ilusión, transforman también el presente. El modo de
regenerar una sociedad es siempre educando a los jóvenes, pero para lograrlo,
tenemos que acertar a encender en sus almas la llama de un gran ideal, eso es
educar18; ahora bien, un ideal que se viva en el tiempo con perseverancia, porque
un fogonazo repentino se consigue con facilidad,  pero eso no educa a nadie.
¿Cómo  entusiasmarles  con  la  salvación  de  sus  compañeros?  ¿Es  un  ideal

16 Id., 17.

17 Papa Francisco, Evangelii gaudium, 127.

18  T. Morales, Hora de los laicos, en Obras pedagógicas del P. Morales, vol. II, Madrid: BAC, 415-6.

8



suficientemente  atractivo?  Vamos  a  intentar  dar  algunas  pistas  que  puedan
ayudarnos.

Educar en la oración 

El cardenal Ratzinger tuvo una intervención extraordinaria en el Jubileo de
los Catequistas del año 2000. En ella hablaba de complementar la catequesis con
auténticas  escuelas  de  oración  porque:  “no  se  puede  dar  a  conocer  a  Dios
únicamente con palabras… Anunciar a Dios es introducir en la relación con Dios:
enseñar  a orar… Hablar de Dios y hablar con Dios deben ir  siempre juntas”
(Ratzinger, Jubileo)”. Solo al calor de la oración el Señor nos muestra la urgencia
de llevar a tantos otros la alegría de la fe.

Es  verdad que tenemos que contar con un peligro actual:  “los  jóvenes
viven  en  un  mundo  que  les  aturde  con  su  ruido…,  les  desorienta  con  su
relativismo respecto de la verdad y el error, del bien y el mal…, les encadena con
su lujuria. Golpeados por la televisión (podríamos añadir también, por las redes
sociales), conservan, sin embargo, una profunda capacidad para lo divino. Son
potencialidades que hay que descubrir, purificar, activar”19. Todos -no solo los
jóvenes-  vivimos  demasiado  deprisa,  sin  tiempo  para  “escuchar”.  ¿Cómo
desconectar  del  mundo digital,  en el  que con tanta  frecuencia  viven nuestros
jóvenes? 

“Así como te preocupa que esté activa tu conexión a Internet, cuida que
esté activa tu conexión con el Señor”20, nos recomienda con su habitual gracia el
Papa Francisco.

Algo muy sencillo, pero que a todos nos da cierto miedo proponer es el
silencio  en  algunas  de  las  actividades  de  formación  que  tenemos  con  ellos;
enseñarles a descubrir su valor es el mejor modo de que aprendan a escuchar…
Si permitimos que los jóvenes pierdan la capacidad de escuchar, no van a poder
escuchar a Dios en la oración y, si no lo escuchan, ¿cómo van a responder a su
llamada?

¿La mejor evangelización? Hablar de Dios es importante ¡cómo no! Pero
mucho  mejor  es  tener  la  audacia  de  enseñar  a  los  jóvenes  a  hablar  con  Él;
ponerles a los pies del Señor, ayudarles a tener un encuentro personal con Él, a
hacer silencio para aprender a escuchar su palabra y poder dar luego testimonio
“de lo que hemos visto y oído, de lo que han palpado nuestras manos…, del
Verbo de la vida”.  Maestro incomparable en este arte sigue siendo Ignacio de
Loyola y sus Ejercicios Espirituales, tan actuales hoy como entonces. Solo este
librito ha hecho más santos que letras contiene. Porque nadie que haya hecho
Ejercicios ignacianos en silencio puede seguir viviendo una vida mediocre; es
imposible. El itinerario de las meditaciones nos va llevando con suavidad hasta
comprender nuestra responsabilidad de bautizados y experimentar la alegría de
un Dios tan cercano, que “nos presta” su Corazón amante para descansar en él;
un Dios que nos “afecta”, en palabras de Ignacio. 

19 T. Morales, Forja, 255. 

20 Papa Francisco, Christus vivit, 158

9



El secreto para el lanzamiento de los laicos al apostolado está en cultivar
en  ellos  una vida interior  intensa.  Es  verdad que en teoría  todos  estamos  de
acuerdo,  pero “en  la  práctica… el  ritmo alocado de vida que llevamos… las
ingentes  necesidades  del  apostolado  moderno,  las  pasiones  propias  y  las  de
aquellos en quienes influimos, nos hacen olvidar la  teoría sin que nos demos
cuenta”21.  Acabamos  fiándonos  más  de  recursos  psicológicos  o  de  técnicas
pedagógicas que da la fuerza de Dios para la evangelización.

Como el activismo lo invade todo, no es fácil hurtar a la acción horas para
la contemplación serena del Verbo silencioso. ¡Cuesta tanto retirarse a la oración
cuando se vive tan derramado al exterior! ¡Cuánta experiencia tenemos de esto!

Un joven sacerdote visita a la Madre Teresa de Calcuta para pedirle que
rezara por él, pues acababa de ser ordenado. La Madre le dijo que lo haría porque
rezaba siempre por los sacerdotes y le preguntó cuánto tiempo de oración hacía al
día. “Me quedé sorprendido y algo desconcertado… Celebro Misa todos los días,
rezo  el  breviario… esto es  una heroicidad en nuestros  días.  También rezo  el
rosario todos los días”.  La Madre le  dijo:  “No basta  con eso,  hijo.  No basta
porque el amor no puede reducirse al mínimo indispensable. ¡El amor exige el
máximo!” Terminó explicándole que las hermanas hacen varias horas de oración
al día porque “sin Dios somos demasiado pobres para ayudar a los pobres”22. 

Además, la oración es importante, no solo porque nos llena de Dios, sino
porque nos hace humildes, nos enseña cada día que somos muy pobres, que la
obra  evangelizadora  que  llevamos  entre  manos  es  del  Misionero  por
antonomasia, no nuestra, en definitiva, nos coloca en nuestro lugar. Nos enseña,
sobre todo, a conocernos: ”sin Dios somos demasiado pobres para ayudar a los
pobres”.

Educar en la acción

¿Por  qué?  Porque tenemos pecado original.  Una verdad de Perogrullo,
pero  que  olvidamos  muchas  veces.  No  formaremos  nunca  una  juventud
misionera con charlas, cursillos y buenos consejos. Son muchos los que “querrían
hacer  algo”,  pero  “no  pueden”.  Se  entusiasman  escuchando  al  Papa  en  una
Jornada Mundial de la Juventud, rodeados de un millón de jóvenes, pero luego es
fácil que no sean capaces de renunciar a una cerveza fría y dar ese dinero a un
pobre,  por  ejemplo…  ¿Por  qué?  Porque  nadie  ha  educado  su  voluntad.  Si
captamos la verdad, la belleza y el bien, deberíamos optar espontáneamente por
estos valores, pero bien sabemos que no es así. Solo si educamos la voluntad en
los  jóvenes,  conseguiremos  que  estos  sean  libres,  pues  no  es  verdad  que  la
voluntad sea enemiga de la libertad; al contrario, es quien la hace posible23.

En una sociedad, que rehúye por sistema todo lo que signifique esfuerzo,
el joven parece regirse por el “me apetece, lo hago; no me apetece, no lo hago”.

21 T. Morales, Laicos, 147

22 Card. Sarah, La fuerza del silencio, Introd., 13.

23 Cf. J.M. Esteve, Educar: un compromiso con la memoria, Madrid: Octaedro, 2010, 179-180. 

10



La  voluntad  es  quizá  la  facultad  humana  más  difícil  de  educar  hoy  porque,
aunque no requiere más que de pequeñas renuncias, éstas han de ser continuas.
“Es en la continuidad donde se dan a conocer las almas grandes”24. La voluntad
no se educa a base de permisividad o de caprichos; requiere esfuerzo continuo,
pero no podemos olvidar que la constancia depende en gran medida de cuánto y
cómo queramos lo que estamos haciendo, es decir, de qué interés tenga el ideal
que hemos puesto en la vida. ¿Es tan valioso que merece la pena este sacrificio?
“A los jóvenes si se les pide poco, no dan nada…”

Un buen medio educativo para forjar la voluntad es la acción. Es evidente
porque las ideas sólo se entienden cuando se viven y en la medida en que se
viven:  “No  basta  con  pensar  bien  –nos  advierte  Aristóteles,  en  su  Ética  a
Nicómaco-,  hay  que  actuar  a  lo  largo  de  nuestra  vida,  pues  los  que  actúan
rectamente  alcanzan  cosas  buenas  y  hermosas  y  su  vida  es  por  sí  misma
agradable”. 

Además, la acción nos hace humildes; no es suficiente una vida de piedad,
ni los retiros o los Ejercicios Espirituales. Es imprescindible lanzar a los jóvenes
a la acción apostólica, a dar la cara por Cristo entre sus compañeros. Es la mejor
manera de consolidar su fe y de que aprendan a superar fracasos y desalientos…,
solo así van creciendo en humildad, saboreando la propia nada y descansando en
Dios. Es preciso acostumbrarle a que no se atribuya nada, a referir a Dios todo lo
que tiene (tanto triunfos como fallos)”. Un joven que vive así la misión no cederá
a la tentación de la que nos habla el Papa Francisco en Evangelii Gaudium: “Una
de las tentaciones más serias que ahogan el fervor y la audacia es la conciencia
de derrota que nos convierte en pesimistas quejosos y desencantados, con cara de
vinagre”25.

4.- El acompañante

a) Uno a uno

El Papa Francisco lo tiene muy claro: “estamos llamados a ser personas-
cántaros, para dar de beber a los demás”26. Estamos llamados a practicar el “arte
del acompañamiento”, a quitarnos las sandalias ante la tierra sagrada del otro”27. 

Trabar  amistad  con  personas  alejadas  de  la  fe  es  una  valentía,  pero
también  una  necesidad  urgente  para  vivir  con  coherencia  nuestra  vocación
bautismal. La amistad nos proporciona el medio para llevar a los demás el amor a
Dios porque el secreto en lo humano del potencial apostólico se encuentra en la
amistad. El hombre ha sido hecho por amor y por eso está tan dispuesto a amar.
Es imposible crear algo que dure si no salta la chispa del amor.

Amistad que busca comprender, que quiere al otro por sí mismo, con total
desinterés.  Amistad que va despertando la fe en los corazones dormidos. Una

24 T. Morales, El ovillo de Ariadna, Madrid: Encuentro, 1998, 68.

25 Evangelii Gaudium, 85.

26 Id., 86.

27 Id. 169.

11



amistad que haga sentir al otro que también él es amado por Dios, que también él
puede llegar a ser santo. Francisco de Asís y León subían hacia las ermitas en las
estribaciones de los Apeninos. Se cruzan con un campesino que baja. Es Paolo,
bajo, regordete. Va al pueblo porque quiere arreglar la carreta y porque “tengo
necesidad –dice-  de  un golpecito  de  vino”.  Bromeando pregunta  a Francisco:
“¿Yo también puedo ser santo?” “Pues claro, Paolo. A ti también te quiere Dios.
Basta con creer en ese amor para que se te cambie el corazón”. Si conseguimos
que nuestros amigos crean en el amor que Dios les tiene, también a ellos se les
cambiará el corazón.

Es la hora del alma a alma. Fue la táctica de los primeros cristianos, lenta,
tal vez, pero tremendamente eficaz. ¿Somos conscientes de la importancia de este
apostolado? Es el más propio de todo bautizado, el que puede realizar desde el
más humilde campesino al  más prestigioso catedrático de universidad.  Uno a
uno,  alma a alma.  No buscamos resultados inmediatos.  Es el  apostolado más
sencillo, del que ninguno podemos eximirnos.

El Papa nos lo dice con claridad. Abordar un alma es operación compleja,
se requiere tacto, simpatía, comprensión, infinita paciencia y, por encima de todo,
un  total  olvido  de  uno  mismo,  desaparecer  en  la  misión.  Hay  que  escuchar
mucho,  saber  suscitar  confidencias,  aprender a quitarnos  las  sandalias ante la
tierra  sagrada  del  otro28.  Se  realiza  desde  el  máximo  respeto,  como  Jesús,
compañero de camino hacia Emaús. Solo consiste en tener encendido el corazón
y contagiar la llama porque “una persona que no está enamorada no convence a
nadie”29 y, por supuesto, esto vale también al revés.

”Más  que  nunca  necesitamos  de  hombres  y  mujeres  que,  desde  su
experiencia de acompañamiento, conozcan … la capacidad de comprensión, el
arte de esperar, la docilidad al Espíritu, para cuidar entre todos a las ovejas que se
nos  confían  de  los  lobos  que  intentan  disgregar  el  rebaño.  Necesitamos
ejercitarnos en el arte de escuchar, que es más que oír… Para llegar a un punto de
madurez,  es  decir,  para  que  las  personas  sean  capaces  de  decisiones
verdaderamente libres y responsables, es preciso dar tiempo, con una inmensa
paciencia”30.

b) Cuenta con la cruz

El  que  acompaña  tiene  que  prevenirse  contra  la  tentación  de  la
impaciencia, del gran éxito inmediato. “Este no es el método del reino de Dios;
para la evangelización vale siempre la parábola del grano de mostaza… Nueva
evangelización significa… actuar de nuevo valientemente, con la humildad del
granito,  dejando que Dios decida cuándo y cómo crecerá” (Ratzinger,  Jubileo
Catequistas,  10.12.  2000).  Y nos previene ante un posible error:  “las grandes
cosas empiezan siempre con un granito y los movimientos de masas son siempre

28 Cf. Id., 169.

29 Id., 266.

30 Id., 171.

12



efímeros… las grandes realidades tienen inicios humildes… Dios no cuenta con
grandes números; el poder exterior no es signo de su presencia” (id.).

“El inmediatismo ansioso de estos tiempos hace que los agentes pastorales
no toleren fácilmente lo que signifique alguna contradicción, un aparente fracaso,
una crítica, una cruz”31. 

Pero, si Jesús redimió el mundo con su sufrimiento y su muerte”, “no cabe
esperar que la misión sea fácil y cómoda. Algunos jóvenes dieron su vida con tal
de no frenar su impulso misionero... La vida de ustedes no es un mientras tanto.
Ustedes son el ahora de Dios, que les quiere fecundos. Porque es dando como se
recibe, y la mejor manera de preparar un buen futuro es vivir bien el presente con
entrega y generosidad”32.

Aun con la dolorosa conciencia de las propias fragilidades, hay que seguir
adelante sin declararse vencidos, y recordar lo que el Señor dijo a san Pablo: «Te
basta mi gracia, porque mi fuerza se manifiesta en la debilidad» (2 Co 12,9). El
triunfo cristiano es siempre una cruz,  pero una cruz que al  mismo tiempo es
bandera de victoria…33 ().

c) Ayuda a descubrir lo que Dios quiere para cada uno

¿Para  quién  soy  yo?  He  aquí  la  pregunta  clave  que  todo  joven  debe
responder con valentía y compromiso. Eres para Dios, sin duda. Pero él quiso que
seas  también para  los  demás...”34.  “La juventud...  no puede ser un tiempo en
suspenso:  es  la  edad  de  las  decisiones  y  precisamente  en  esto  consiste  su
atractivo y su mayor cometido”35. El joven se sitúa ante el mundo y reflexiona
sobre la tarea a la que está llamado. Es la edad del entusiasmo, de plantearse
grandes  ideales.  Si  un  joven  se  entusiasma  con  algo,  todo  el  tiempo  que  le
dedique le va a parecer poco, sea a un deporte, a dar clases a niños de barrios
pobres, o entregar no solo un tiempo de su vida, sino la vida entera a un ideal
más elevado aún. 

El que acompaña ha de ayudarle a que encuentre su puesto en la Iglesia
(vocación  sacerdotal,  vida  consagrada,  dentro  o  fuera  del  mundo,  formar  un
matrimonio santo). Todas son valiosas, todas son queridas por Dios, pero ¿qué
quiere Dios de este joven, de esta joven? Porque solo en ella la persona será feliz
y  hará  felices  a  muchos  otros.  Solo  si  respondemos  al  plan  que  Dios  tenía
previsto  para  cada  uno,  estaremos  “ajustados”  en  la  Iglesia… Efectivamente,
acertar con la vocación es lo más importante que un joven tiene que hacer en la
vida. ¿Puede hacerlo solo? ¿Cómo podemos ayudarle? 

31 Id., 82.

32 Papa Francisco, Christus vivit, 178.

33 Evangelli gaudium, 85

34 Christus vivit, 286

35 Id. 140.

13



Entre las muchas heridas de la posmodernidad, tal vez la más grave es la
mundanidad… De esta mundanidad pudo surgir la pastoral de los valores y la
opción  personal,  que  nos  impide  abrirnos  a  la  trascendencia  y  escuchar  qué
quiere Dios de cada uno. Es decir, no es el joven el que elige lo que quiere hacer
con su vida, no es una opción. La vocación es acoger el don que Dios ha pensado
para cada uno; debe reconocer cuál es el proyecto del Señor para su vida...36. Esto
es muy diferente. Al hablar de la pastoral de la obediencia nos situamos ya en
otro nivel. ¡Soy amado, por eso existo! ¿Dónde quiere Dios a los jóvenes que se
forman a mi lado? Son un don y tienen que ofrecerse a otros como don. Despertar
la conciencia en todos en este sentido es urgente.

El Papa nos insiste en que, “para no equivocarse, hay que preguntarse:
¿me conozco a mí mismo...? ¿Conozco lo que alegra o entristece mi corazón?...
¿cómo puedo servir mejor y ser más útil al mundo y a la Iglesia? ¿qué podría
ofrecer yo a la sociedad?”37, En las catequesis que dedicó al discernimiento en
2023, nos dio unas pistas más que suficientes para ayudarnos en la tarea.

“La oración es una ayuda indispensable para el discernimiento espiritual”
(Cat.  Papa Francisco sobre  el  discernimiento).  Si  hemos enseñado al  joven a
tener una vida de oración diaria, el camino está ya muy avanzado porque en el
silencio de la oración no solo ha ido intimando con el Señor y conociéndole, sino
que se ha conocido también a sí mismo, sobre todo si le ayudamos a hacer cada
noche el examen de conciencia, esa buena costumbre de leer con clama lo que ha
sucedido a lo largo de la jornada: “En la base de algunas dudas vocacionales se
encuentra en ocasiones el desconocimiento profundo que tiene la persona de sí
misma. “Conocerse a uno mismo no es difícil […] Una ayuda para esto es el
examen de conciencia […] aprendiendo a reconocer qué sacia mi corazón”38.

Yo me atrevería a añadir un punto más. Para que el discernimiento sea
objetivo, ha de hacerse cuando el corazón aún no se ha “decidido” por nadie, lo
que  san  Ignacio  llama  estar  indiferentes,  no  haber  hecho  previamente  una
elección.  En  este  sentido,  creo  que  es  más  difícil  reconocer  una  verdadera
vocación al matrimonio que a la vida consagrada. Y, por tanto, deberíamos estar
mucho más vigilantes y ofrecer una preparación mayor que a un chico que ve con
claridad que Dios le llama al sacerdocio o una muchacha, que sabe que el Señor
la quiere en una vida consagrada contemplativa en el claustro, o en la vida activa,
o en las  misiones,  o  en el  mundo para  santificar  las  realidades  temporales  y
arrastrar a otros muchos al cielo. 

Por cierto, no es síntoma de no tener vocación el que uno no sienta ningún
atractivo. Recordemos que la llamada es de Dios, no es una opción nuestra. Pocas
personas habrán sido tan enemigas de ser monjas como Teresa de Ávila…

Aquí  el  acompañante  tiene  un  papel  decisivo.  Es  verdad  que  solo
acompaña, puede insinuar, pero nunca decide por el joven. En París, estudiando

36 Id. 256.

37 Id., 285.

38 Cat. Papa Francisco sobre el discernimiento, agosto 2022-enero 2023.

14



en  la  Sorbona,  había  muchos  estudiantes  en  el  siglo  XVI;  entre  ellos,  se
encontraba el benjamín de una familia navarra, que aspiraba a una canonjía o a
una cátedra de filosofía en la Universidad para adquirir fama y dinero. Como
tantos otros de su época. Nadie hubiera pensado que podía llegar a ser el apóstol
de  las  Indias.  Nadie,  salvo  Ignacio,  que  lo  ganó  pacientemente  para  Cristo.
Audacia santa  la  de este  hombre,  pues Javier  no era  una empresa fácil,  pero
Ignacio, en palabras de Pemán, en El Divino impaciente, sabía muy bien lo que
quería: “en Javier fundo mi ilusión y mi empeño/ que si yo gano a Javier/ Javier
me ganará  un  mundo”.  Y lo  consiguió.  Un biógrafo  de  san  Francisco  Javier
aseguraba que “ordenados en línea sus viajes, habrían dado tres veces la vuelta al
mundo. Murió a los 46 años y sólo empleó 10 en su prodigiosa misión”39. Uno se
atreve  a  todo  cuando  el  amor  de  Dios  arde  dentro.  Y si  Ignacio  se  hubiera
cansado de repetirle, ¿de qué te sirve ganar todo el mundo, Javier, si pierdes el
alma?

5.- Forjar minorías creativas

Cristo  interviene  misteriosamente  en  la  Historia,  nunca  nos  abandona;
actúa siempre, aun en medio de los aparentes fracasos. “Los cambios de época, el
sucederse de las grandes potencias, están bajo el supremo dominio de Dios… La
teología  de  la  Historia  es  un  aspecto  importante,  esencial  de  la  nueva
evangelización…”40. No podemos olvidarlo. Él permanece siempre en la barca y
vigila,  aunque  aparentemente  duerma.  Pero  el  hecho  de  que  la  victoria  esté
asegurada no nos exime de nuestra responsabilidad, como veíamos al principio
de la intervención. 

El Papa Benedicto XVI retomó varias veces el pensamiento de Toynbee
invitando, sobre todo a los laicos, a ser una vez más nuevas minorías creativas
que iluminaran una vez más la historia y ofrecieran soluciones atractivas a un
mundo en decadencia: “Diría que normalmente son las minorías creativas las que
determinan el futuro” (Benedicto XVI, Viaje República Checa, 29 de septiembre
de 2009). 

¿Quién fue Arnold Toynbee? Arnold Joseph Toynbee41, en su Estudio de la
Historia (una  verdadera  Filosofía  de  la  Historia)  demuestra  cómo  las
civilizaciones  no  nacen  de  forma  automática  (hay  pueblos  sin  historia,  sin
cambios desde el Paleolítico hasta hoy), sino que surgen cuando una persona o
una comunidad, presionada –o estimulada- por un problema, ofrece una respuesta
creativa.  Es  lo  que  denominó  “una  minoría  creativa”.  Solo  ella  es  capaz  de
apartarse  del  curso  normal  de  la  historia  y  ofrecer  una  respuesta  original  al
problema planteado. Se opone así a la tesis de Oswald Spengler, que defendía
que  todas  las  culturas  sufrían  el  mismo  proceso:  nacen,  crecen,  florecen,
envejecen y mueren. Pensaba que Occidente había llegado a su final. Toynbee
contradijo con fuerza esta teoría, mostrando la diferencia entre progreso técnico-

39 Cf. José de Maestre.

40 Ben. XVI, Homilía en la Santa Misa para la Nueva Evangelización, 16.10.2011.

41 Estudio de la Historia (1933-1961).

15



material y progreso real, que define como espiritualización. Más que nunca en las
dificultades el hombre muestra lo mejor de sí mismo, ya sea en las artes, en la
estrategia  militar  o  en  las  investigaciones  científicas.  Todos  tenemos  alguna
experiencia de ello, incluso en nuestra propia vida.

¿Es  posible  evitar  la  caída  de  una  civilización?  Toynbee  no  lo  duda.
Siempre pueden ir relevándose unas minorías creativas a otras “ad infinitum”.
San Benito  supo resistir  a  la  decadencia  del  Imperio  ante  la  invasión  de  los
bárbaros, sembrando Europa de monasterios que preservaban y transmitían los
tesoros  de  la  vieja  cultura;  de  ellos  surgió  una  Europa  renovada  social  y
religiosamente… Algo similar sucederá siglos después con Francisco de Asís,
Domingo de Guzmán,  Teresa  de Jesús,  Ignacio de Loyola,  José de Calasanz,
Teresa de Calcuta, y tantos otros. Personas concretas que supieron generar a su
lado nuevas “minorías creativas”.

Con profética clarividencia se dieron cuenta de que sólo unas  minorías
santas,  bien convencidas  de  lo  que  creen y  muy bien preparadas, podían
ganar  la  batalla  al  mal.  A  esto  dedicaron  sus  vidas.  “El  futuro  no  puede
anticiparse,  pero sí prepararse […]; el  futuro,  en parte,  al  menos,  depende de
nosotros. Será como lo construyamos”, solía decir con frecuencia el P. Morales42. 

Se habrán dado cuenta de que todo lo que hemos venido diciendo hasta
aquí lleva mucho tiempo, no son soluciones rápidas para cambiar ya el mundo.
No, gracias a Dios, no. Se trata de forjar una minoría santa, que sea levadura
eficaz en la masa para acercar a otros muchos a Cristo: “El mundo será de una
minoría que con audacia y decisión arrastre con su vida a los demás”43. 

Así lo han hecho los santos y cuando algunos les han acusado de que es un
método lento,  siempre han respondido con total  convicción: “porque tenemos
mucha prisa, vamos muy despacio”. No hay desprecio por el resto, sino urgencia
por salvarlos44.

Precisamente porque urge una nueva evangelización, conviene ¡¡no tener
prisa!!  Y  “porque  urge  la  evangelización  de  todos,  debemos  priorizar  la
formación lenta y cuidadosa de minorías que influirán más tarde en las realidades
temporales  donde se  desenvuelvan45.  Mucha  paciencia,  saber  enterrarnos  para
formar a otros, desparecer durante años para que sea el Señor el que se luzca.
¿Nos decidimos a formar así, uno a uno, a nuestros jóvenes? 

No veremos un resultado inmediato. Pero es que “la evangelización no es
un  proyecto  empresarial…,  no  es  un  espectáculo  para  contar  cuánta  gente
acudió…; es algo mucho más profundo y escapa a nuestra medida”46.

42 P. Morales, Tesoro escondido, 291.

43 P. Morales, Forja, 85.

44 Melchor Sánchez de Toca, Tomás Morales, apóstol de los jóvenes, 19-21.

45 Cf. Morales, T., S.I. (20194ª), Laicos en marcha. Madrid: BAC, 65.

46 Evangelii gaudium, 279.

16



6.- María es la Madre evangelizadora

La Evangelización no es un proyecto humano. Dios lo quiere y está con
nosotros. Tenemos todas las de ganar. Los verdaderos responsables de ella somos
los  adultos.  Si  queremos  contar  con  una  nueva  juventud  en  el  mañana,  es
indispensable que nos esforcemos por encarnar en nuestras vidas esos ideales que
queremos ver reflejados en nuestros jóvenes. 

Evangelización, que no nos habla tanto de métodos como de vidas que
sean testigos de la alegría que supone seguir con radicalidad a Jesucristo. 

Pero no estamos solos, contamos con la ayuda inestimable de la Virgen, la
Evangelizadora por excelencia. Cristo nos la regala como Madre desde la cruz
porque no quiere que caminemos sin Ella, sin madre47.

¿Cuándo  comienzan  los  misioneros  españoles  a  ver  frutos  en  la
evangelización  de  América?  Solo  a  partir  de  1531,  cuando  la  Virgen  de
Guadalupe se ha aparecido a Juan Diego, los indígenas empiezan a convertirse.
Hasta esa fecha los bautizados eran muy minoritarios, pero, curiosamente, muy
pocos  años  después  son  mas  de  ocho  millones  los  convertidos.  Es  Ella  la
Evangelizadora  del  continente  y  lo  será  también  de  nuestra  sociedad,  si  nos
ponemos en su escuela. Escuchemos de sus labios lo mismo que le digo a Juan
Diego: “¿No estoy yo aquí que soy tu Madre?”

A modo de conclusión

1.- La secularización del mundo no es irreversible si  

2.- todos nos convertimos en apóstoles de apóstoles y

3.- forjamos una minoría santa, que transformará la sociedad.

47 Id., 285.

17


